
Numéro 009
Octobre 2025



I 

 

Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Études anciennes 

de l’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR) 

Métaphysique et Histoire de la Philosophie 

Département de Philosophie 

 

UFR Communication et Société  

Université Alassane Ouattara 

Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire 

 

Contacts téléphoniques 

de la revue   

(+225) 07 07 66 37 80 

(+225) 07 07 75 64 69 

(+225) 01 03 68 09 07 

Boîte Postale  

01 BP 468 Bouaké 01  

E-mail  

Agathos.uao@gmail.com 

Site internet  

http://www.agathos-uao.net 
  

 



II 

 

 

INDEXATION INTERNATIONALE 

Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases 

de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal. 

 

Mir@bel : 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique 

 

Auré Hal : 

 

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526 

 

FACTEUR D’IMPACT 

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025   

   INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)  

   2617-0051 

 

 

 

 

 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526


III 

 

LIGNE ÉDITORIALE 

Dans sa genèse et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute 

philosophie est, avant tout, une mise en scène épistémique aux influences multiples et 

variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour où des personnages 

conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue 

Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des 

savoirs passés, présents et à venir. 

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée 

antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle 

a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre 

la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise 

à relever les malentendus, dénouer les équivoques, revigorer les études philosophiques 

et les recherches sur l’Antiquité, à travers un cheminement heuristique clair, et un 

questionnement tant érudit que fécond. Agathos vise également à constituer, pour 

l’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au 

service de la recherche. 

Par ailleurs, composante de l’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la 

littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme 

grec ancien « agathos », c’est-à-dire « bien », est un adjectif qui traduit l'excellence de 

caractère, la vertu. En cela, la revue Agathos est un espace de coalition entre les pensées 

du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de 

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie. 

Si, dans La République, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos », 

pour définir l'idéal, et si l’exégèse de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par « 

perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’être ce lieu de la recherche de 

l’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité, 

privilégier la quête de l’excellence. Elle veut apporter à l’actualité pensante, l’appui de 

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps. 

En définitive, la revue Agathos se veut, à la fois, un instrument de pérennisation 

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et 



IV 

 

épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs 

d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, éthiques et 

esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de 

faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes 

d’intelligibilités arrimées à des sources et ressources théoriques, doctrinales et 

conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et 

critique. 

 

 Le Comité de Rédaction 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

PROTOCOLE DE RÉDACTION 

La revue Agathos publie des textes inédits en langue française. Ils doivent parvenir 

sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la 

parution du numéro concerné. Pour être publiés, les textes soumis doivent se conformer aux 

normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES 

(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos. 

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES (NORCAMES/LSH) 

Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES peuvent être articulées autour de six points fondamentaux. 

1. La structure d’un article 

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de l’auteur, 

Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en français, Mots-clés, Abstract, Key 

words, Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques. 

2. Les articulations d’un article 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les 

articulations d’un article doivent être titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ; 

1.1. ; 1.2. ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1. ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 

3. Les passages cités 

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant 

et la citation dépassent trois lignes, il faut aller à la ligne, pour présenter la citation (interligne 

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point. 

4. Les références de citation 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 

suivante : 

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur, année de publication, 

pages citées) ; 



VI 

 

- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur (année de publication, 

pages citées). 

Exemples : 

- En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est 

d’élargir l’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquière une perspective 

multiculturelle et globale (…), d’accroître le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est 
pour l’essentiel occupée du groupe professionnel occidental que l’on appelle les 

mathématiciens. 

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son 

déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et l’histoire, S. B. Diagne 

(1991, p. 2) écrit : 

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute manière, les populations ont toujours su opposer à la 
philosophie de l’encadrement et à son volontarisme leurs propres stratégies de comportements. 

Celles-là, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou à tout le moins, dans la créativité 

dont fait preuve ce que l’on désigne sous le nom de secteur informel et à qui il faudra donner 

l’appellation positive d’économie populaire. 

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc 

déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit : 

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concrètement par les 

populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation 
brutale, chômage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle 

et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures 

et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangères. (S. 

Diakité, 1985, p. 105). 

5. Les notes de bas de page 

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives 

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page. 

6. Les références bibliographiques 

Ce point comprend, d’une part, les divers éléments d’une référence bibliographique ; 

et, d’autre part, la manière dont ils doivent être présentés. 

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique 

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM 

et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Éditeur, 

pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre 

d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou 

d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone 

Éditeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 



VII 

 

revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut 

préciser, après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex : 2ème éd.). 

6.2. La présentation des références bibliographiques 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 

documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des 

noms d’auteur. 

Par exemple : 

Références bibliographiques 

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan. 

AUDARD Cathérine, 2009, Qu’est-ce que le libéralisme ? Éthique, politique, 

société, Paris, Gallimard. 

BERGER Gaston, 1967, L’homme moderne et son éducation, Paris, PUF. 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Leçons d’une rencontre 

», 

Diogène, 202, p. 145-151. 

DIAKITÉ Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question 

africaine du développement, Paris, L’Harmattan. 

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion. 

II. Les dispositions typographiques 

Elles sont au nombre de trois. 

7. Le texte doit être présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format 

A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-après : haut : 3 cm ; bas : 3 cm ; gauche : 

3 cm ; droite : 3 cm. 

8. Le nombre de mots d’un article doit être compris entre 5 000 et 7 000. 

9. Les différents titres doivent être présentés en gras, sans soulignement. 



VIII 

 

ÉQUIPE ÉDITORIALE 

1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS 

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université 

Alassane Ouattara 

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale, 

Université Alassane Ouattara 

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, 

Université Alassane Ouattara 

Secrétaires de rédaction : Dr KONÉ Ange Allassane, Maître-Assistant, Métaphysique et 

morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAMÉ Daniel, Maître-Assistant, Études 

germaniques, Université Alassane Ouattara 

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systèmes et réseaux 

distribués, Université Alassane Ouattara 

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué 

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara 

2. COMITÉ SCIENTIFIQUE  

PRÉSIDENT 

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouët Boigny 

MEMBRES 

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de l’homme, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. DIAGNE Malick, Éthique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop 

Prof. DIAKITÉ Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 



IX 

 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du français, Université Alassane Ouattara 

Prof. NIAMKÉ Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-

Boigny 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Éthique et épistémologie, Université Péléforo Gon 

Coulibaly 

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. KOUAHO Blé Sylvère Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo 

Prof. NSONSISSA Auguste, Épistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi 

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara 

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de l’éducation, Université de Lomé 

3. COMITÉ DE LECTURE 

PRÉSIDENT 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

MEMBRES 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix  

Prof. FIÉ Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de l’art, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Maître de Conférences, Grammaire et linguistique du français, 

Université Alassane Ouattara 

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-Boigny  

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Professeur Titulaire, Éthique et épistémologie, Université  

Péléforo Gon Coulibaly 

Dr MC KOUDOU Landry, Épistémologie, Université Félix Houphouët-Boigny  



X 

 

Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane 

Ouattara 

Prof. TRAORÉ Grégoire, Professeur Titulaire, Éthique environnementale, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. YAPO Élise, Épouse ANVILLÉ, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure 

d’Abidjan 

Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara 

 

4. COMITÉ DE RÉDACTION 

PRÉSIDENT 

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

MEMBRES 

Dr MC SILUÉ Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC KONÉ Amidou, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr YÉO Nontonhoua Anne, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Félix 

Houphouët-Boigny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 

 

 

SOMMAIRE 
 

1. Du mythe d’Épiméthée et de Prométhée aux droits de l’homme : la protection de l’homme 

en question, Fatogoma SILUÉ, …………… ……………………………………………………p. 1 

 

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,  

Odilon YAO…………………………………………………………………………….………..p. 16 

 

3. Platon et rousseau : le recours aux lois sociales comme remède au pessimisme 

anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA …………………………………….……………..p. 29 

 

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des 

finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ………………………………………………………..…..p. 47 

 

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modèle pour l’Afrique,  

ESSE Kouassi Roméo ……………………………………………………..…………………….p. 62 

 

6. Les ambiguïtés de la laïcité : contribution augustinienne à un compromis entre le religieux 

et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI…….………………………..p. 79 

 

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji 

Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95 

 

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes 

relatifs au phénomène du suicide, Désiré GUI………………………………………….…….p. 109  

 

9. La culture de l’écran et l’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique, 

Baba DAGNOGO………………………………………………………………………………p. 127 

 

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et 

Bantchin NAPAKOU ………………………………………………………………………….p. 146 

 

11. Phénoménologie d’une digitalité aliénante. Pour une responsabilité accrue de l’homme 

dans les prises de décisions juridiques et sociopolitiques, N’gouan Mathieu AGAMAN et 

Kouamé YAO………….…………………………………………………………..….………..p. 171 

 

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA……………..…..p. 191 

 

13. Le poro communautaire sénoufo et la modernité : de la difficile conciliation, YEO 

Yallamissa ……………………………………………………………………….……………..p. 205 

 

 
 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         127 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

LA CULTURE DE L’ÉCRAN ET L’IMPÉRATIF NIETZSCHÉEN DU 

CHANGEMENT DE PARADIGME PÉDAGOGIQUE 

DAGNOGO Baba 

Université Alassane Ouattara (Côte d’Ivoire) 

baba.dagnogo@yahoo.fr 

Résumé  

                L’éducation est comme ce serpent qui, en refusant de faire sa mue, se condamne 

à mourir.  En tant que principale force de développement de toute société, elle est appelée 

à évoluer en s’inscrivant dans un processus de changement afin d’être en adéquation avec 

les sociétés qui se nourrissent d’elle.  C’est pourquoi, nos sociétés d’aujourd’hui, 

déterminées par la culture de l’écran, invitent à intégrer les instruments numériques dans 

les processus éducatifs comme moyens didactiques. Cela nécessite une nouvelle manière 

d’enseigner qui est la pédagogie du conditionnement opérant. 

Mots-clés : Conditionnement opérant, Connaissance, Dopamine, Éducation, Instrument 

numérique, Pédagogie, Voir 

 

SCREEN CULTURE AND NIETZSCHE'S IMPERATIVE FOR A PARADIGM 

SHIFT IN EDUCATION 

 

Abstract   

Education is like a snake that refuses to shed its skin and is therefore condemned 

to starve.  In other words, education, in all its forms of expression, as the main force for 

development in any society, is to undergo a process of change in order to remain relevant 

to the societies that depend on it. Today's society, shaped by screen culture, strongly 

encourages education to integrate digital tools into educational processes as teaching aids. 

This requires a new way of teaching: the pedagogy of operant conditioning. 

Keywords: Digital tools, Dopamine, Education, Knowledge, Operant conditioning, 

Pedagogy, See 

 

 

mailto:baba.dagnogo@yahoo.fr


  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         128 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Introduction 

Des écoles philosophiques des sept premiers maîtres de la Grèce antique aux 

établissements d’enseignement d’aujourd’hui, la question de la culture de l’intelligence 

humaine par le biais de l’éducation demeure une constante préoccupation. Si les premiers 

maîtres éduquaient à une philosophie de la vie et pour la vie, leurs héritiers, (les pères de 

l’église et les Aufklärers) ont éduqué en instruisant avec un style académique adressé 

uniquement aux pensionnaires des Académies. Des écoles d’obédience pythagoriciennes 

à nos établissements d’enseignement d’aujourd’hui, l’enseignement, tout en oscillant 

entre éducation et instruction à travers des méthodologies pédagogiques diverses, est resté 

une activité de dressage de l’intelligence biologique qui a fini par engendrer une fille 

appelée intelligence artificielle devenue rivale de sa propre génitrice. Son l’objectif est de 

produire une intelligence artificielle plus efficace et plus rapide que l’intelligence 

biologique qui certes, a toujours accompagné l’humanité dans son processus historique et 

historial de développement et d’amélioration de son vécu, mais dont la formation s’étale 

sur la trentaine d’années.  

Ainsi, de l’intelligence biologique à l’intelligence artificielle, l’on assiste à une 

dialectique métamorphique de l’intelligence humaine qui annihile tout le processus 

sacerdotal de l’éducation en créant un méta-méga nouveau gymnase antinomique à celui 

de Platon qui nous enseigne à « pouvoir marcher tout seul sans béquille » (F. Nietzsche, 

2000, p. 272) afin d’échapper à l’esclavage de l’éducation et à la culture nouvelle du 

numérique. Ce méta-méga gymnase est le gymnase du numérique que dirigent de 

puissantes intelligences artificielles dont l’efficacité et la rapidité font d’elles les 

nouveaux mystagogues qui annoncent le crépuscule de l’éducation, de l’école et des 

cultures classiques. Alors, pour ne pas être pris aux pièges de la nouvelle ère qu’annonce 

l’aurore de l’intelligence artificielle, il est impératif pour nous de réfléchir, comme 

Nietzsche l’avait déjà fait, sur l’avenir de nos établissements d’enseignement.  

Sans le moindre doute, dans cette nouvelle ère de la culture de l’écran connecté, nous 

aurons comme éducatrice, l’intelligence artificielle par le biais des supports de la 

Technologie de l’Information et de la Communication (TIC). Elle deviendra la nouvelle 

cultivatrice de l’intelligence biologique. Face à cette innovation technologique qui 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         129 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

chamboule le processus éducatif de l’homme, lequel n’avait pas véritablement changé 

depuis l’Académie de Platon, l’on doit se poser la question centrale suivante : quelle 

méthodologie pédagogique éducative devons-nous adopter dans nos écoles à cette ère du 

numérique qui annonce le crépuscule de l’éducation traditionnelle ? Poser aujourd’hui 

cette question, c’est penser à la pédagogie que va nécessiter l’école intégrée par les 

technologies numériques. Cette réflexion nous évitera le pansement des maux 

qu’engendrera la déplétion de ces technologies. Pour faire sortir l’école de la jachère 

platonicienne, ne devons-nous pas substituer l’intelligence artificielle à l’intelligence 

humaine dans le processus éducationnel de l’homme ? Autrement dit, la quête et la 

transmission du savoir n’exigent-elles pas de nous l’acceptation de l’intelligence 

artificielle comme le nouveau mystagogue de l’éducation ?   

 L’objectif de cet investissement est, non seulement, de montrer l’intelligence 

artificielle comme le nouveau mystagogue éducateur qui nous guidera sur le chemin 

nietzschéen qui mène au surhomme, mais aussi, de s’épancher sur la méthodologie 

pédagogique que nécessitera l’éducation intégrée par les instruments numériques. Pour 

l’atteindre, nous utiliserons la démonstration apodictique comme moyen méthodologique 

afin de mettre en évidence le nécessaire passage de l’éducation traditionnelle du magister 

à celle de l’intelligence artificielle. 

1. L’intelligence artificielle ou le crépuscule de l’éducation traditionnelle 

 

 L’enseignement ainsi que tout le système éducatif qu’ont connus nos sociétés, font 

leur mue selon les réalités sociétales. Traditionnellement, l’éducation a toujours consisté 

à élever et/ou à cultiver l’intelligence de l’homme afin de faire de lui une personne bien 

dressée, perfectionnée, qui, sans cesse, ne fera que s’ennoblir. Cette entreprise 

éducationnelle avec son objectif mélioratif, en se réinventant afin de panser ses propres 

limites, s’est trouvé, un nouveau type de maître d’école dont le nom est l’intelligence 

artificielle. Elle est appelée à accomplir « les trois tâches pour lesquelles on a besoin 

d’éducateur » (F. Nietzsche, 2005, p. 171) et par ricochet, à annoncer une nouvelle aurore 

de l’éducation.  

 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         130 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

1.1. L’éducation traditionnelle et le dressage de l’intelligence biologique 

Dans le processus historial de développement de nos sociétés, l’éducation s’est 

toujours avérée comme la principale roue sur laquelle repose tout développement. C’est 

pourquoi, elle est appréhendée par toutes les sociétés comme une action humaine dont, 

seuls les sages que Nietzsche appelle les mystagogues ont le secret de la science. 

Cependant, l’éducation traditionnelle repose sur une pédagogie de l’être et non une 

pédagogie d’élévation de simples savants spécialistes. Elle est le fondement matriciel de 

la culture et de l’intelligentsia hellénique où les cultures occidentales et occidentalisantes 

ont fixé leurs racines depuis l’Académie de Platon jusqu’aux professeurs de philosophies 

dont Kant, Hegel, Descartes. Ces magisters iconiques, avec leur pédagogie académique, 

ne s’adressant qu’à la communauté académique (I. Yalom, 2019, p. 317), ont marqué 

l’histoire de la philosophie, notamment celle de la philosophie éducative. Ils sont les 

incubateurs d’un système éducatif qui, depuis Platon, ne cesse d’éduquer l’homme en qui, 

« on trouve la matière, le fragment, le superflu, le limon, la boue, la démence, le chaos » 

(F. Nietzsche, 2005, p.235). Cette éducation se caractérise par la dimension magistrale de 

sa pédagogie d’enseignement. Dans les traditions culturelles et cultuelles comme 

philosophiques, ce processus éducatif fait du magister le dépositaire de toutes les 

connaissances, et de qui les néophytes reçoivent savoirs, savoirs faire, savoirs être et 

savoir devenir. La distribution de la connaissance se fait à sens unique, du haut vers le 

bas, de l’estrade vers le bas de la salle de classe ou de l’Amphithéâtre, du mystagogue 

vers le peuple ; ce que Nietzsche appelle, être lié à l’université par l’oreille (F. Nietzsche, 

2000, p.273). 

Aujourd’hui comme hier avec Platon, l’apprenant est obligé d’être présent dans 

une classe et/ou dans un amphithéâtre, un espace clos dont l’occupation scénique permet 

de déterminer le sens de la transmission du savoir du maître vers les apprenants. L’outil 

emblématique de cette transmission du savoir est le tableau avec l’estrade. Si le tableau 

symbolise le vélin sur lequel écrit le maître, l’estrade, quant à elle, par sa hauteur, 

symbolise le haut rang du magister. Ces symboles expriment silencieusement la distance 

et la différence qui distinguent qualitativement le maître des apprenants. Cette méthode 

magistrale de nature platonicienne est censée favoriser le développement d’un esprit 

mémoratif capable d’accumuler comme un papyrologue, l’enseignement qu’il reçoit et 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         131 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

non un esprit cognitif permettant de traiter à partir d’une réflexion critique, toutes les 

connaissances qui lui sont enseignées. Ce sont les insuffisances de cette pédagogie 

mémorative que, avant Nietzsche, Descartes, pur fruit de l’éducation traditionnelle 

monastique des Jésuites, désabrite lorsqu’il décide de voyager pour aller faire la rencontre 

d’autres peuples, d’autres cultures, d’autres civilisations, afin de se libérer de 

l’asservissement intellectuel de ses maîtres jésuites et des ouvrages qu’il n’a cessé 

d’étudier afin de réussir à conduire sa vie beaucoup mieux que s’il ne bâtissait que sur de 

vieux fondements (R. Descartes, 1973, p. 105). En décidant de prendre en main la culture 

de sa vie intellectuelle, Descartes va rompre avec ce que Nietzsche a appelé plus tard, la 

philosophie des tailleurs, pour devenir un exceptionnel homme qui, pour se vêtir, fait ses 

vêtements (F. Nietzsche, 1981, p. 176).  

 Par cette volonté, Descartes enclenche un processus de réflexion qui génère le 

développement, le maintien et le renouvellement de ses compétences. Or, comme 

l’enseigne Nietzsche, « dans tout vouloir se trouve avant tout une pluralité de sentiments, 

c’est-à-dire le sentiment de l’état dont on sort, le sentiment de l’état dans lequel on entre, 

le sentiment lui-même de ce passage de l’un à l’autre » (F. Nietzsche, 1975, p. 39). Alors, 

de quoi Descartes voulait-il sortir ? Certainement du sentiment de l’état dictatorial de la 

méthodologie éducative des magisters, pour entrer dans le sentiment de l’état d’un esprit 

réflexif par lequel il devrait percevoir le monde non pas comme les maîtres le perçoivent, 

le pensent et veulent qu’il soit, mais plutôt comme lui-même le perçoit et le pense par les 

actions de sa propre raison (R. Descartes, 1973, p. 161). Cette porte à moitié ouverte par 

Descartes, est restée à moitié fermée. Car, malgré l’effort de changement de paradigme 

pédagogique d’un Descartes à qui Dieu aurait révélé par l’illumination de trois rêves de 

divinations dans la nuit du 9 au 10 novembre 1619, l’intuition de sa future méthode (J.- 

F. Revel, 1973, p. 18) qui devrait lui permettre « de marcher avec assurance en cette vie » 

(R. Descartes, 1973, p. 100), l’église, héritière des écoles antiques grecques avec sa 

pédagogie directive, est restée la grande maîtresse de l’enseignement.  

 À travers ses écoles paroissiales, monastiques, claustrales, cathédrales, 

collégiennes ou capitulaires, l’Église a fait du trivium, (l’ensemble des disciplines qui ont 

pour objet d’enseigner à l’esprit, l’esprit lui-même) l’essentiel de ses enseignements, au 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         132 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

détriment du quadrivium, l’ensemble des connaissances relatives aux choses, les lois des 

réalités extérieures, lois de l’espace (géométrie), lois des nombres (arithmétique), lois des 

astres (astronomie) et lois des sons (musique) (A. Clausse, 1975, p. 52). Imbibée du 

thomisme, l’école est devenue réceptive avec l’Église réceptive. La culture de 

l’intelligence va « consister à absorber, (…), l’énorme masse des « matières » qui 

bouffissent les programmes officiels » (A. Clausse, 1975, p. 46). Cette pédagogie 

réceptive que Nietzsche nomme « méthode d’enseignement acroamatique » (F. 

Nietzsche, 2000, p. 273) est impositive pour la simple raison qu’elle n’invite pas 

l’apprenant à agir, mais à réagir par l’absorption mémorative de ce qu’il écoute. Et cela 

fait de lui un simple auditeur qui ne fait qu’écouter. Cette inaction effrite la volonté 

d’apprendre et camoufle les intérêts de l’apprenant. C’est contre cette pédagogie du 

bourrage de l’école réceptive initiée depuis l’Académie platonicienne, nourrie aux lettres 

des écoles cléricales et celles des professeurs de philosophie que s’inscrit Nietzsche en 

nous enseignant les trois tâches de l’éducateur qui sont apprendre à voir, apprendre à 

penser, apprendre à parler et à écrire.  

1.2.  La tâche pédagogique de l’éducateur nietzschéen 

Contre la pédagogie éducative magistrale censée cultiver la noblesse humaine, 

Nietzsche détermine trois devoirs qui constituent la tâche de tout éducateur. Ce sont : 

apprendre à voir, apprendre à penser, apprendre à parler et à écrire (F. Nietzsche, 2005, 

p. 171-172).  Le but de ces trois devoirs de l’éducateur est la culture d’une noblesse 

intellectuelle nourrie aux Humanités. Selon son étymologie latine classique 

apprehenderee, le verbe apprendre veut dire saisir, concevoir, comprendre. Autrement 

dit, apprendre, c’est acquérir la et/ou une connaissance sur quelque chose ou une 

personne. À travers ces tâches pédagogiques, l’éducateur apprend à apprendre. Il enseigne 

à l’apprenant, non pas le pourquoi des choses, mais comment elles deviennent. En 

apprenant à apprendre à voir, à penser, à parler et à écrire, l’apprenant finit par tracer sa 

propre voix par le développement de sa capacité à acquérir la connaissance, en ne se 

contentant plus de mémoriser l’enseignement du maître, mais en développant un 

programme qui lui permet d’amasser en mettant ensemble ce qui est enseigné sans 

cognitivisme épistémique.  



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         133 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

La pédagogie de l’apprentissage est substantiellement différente par son 

efficacité active, de celle de la transmission mémorative qui, non seulement est très 

passive, mais aussi ne permet pas à l’étudiant une bonne mémorisation de l’enseignement. 

Car, à force d’écouter et noter ce qu’il écoute, son attention, son énergie psychologique 

comme cognitive sont absorbées par ces exercices. La prise de notes fait chuter 

substantiellement le degré d’attention de l’apprenant qui finit par se laisser emporter par 

un tourbillon d’incompréhension. Les limites de cette méthode acroamatique se trouvent 

dans ce qui constitue sa propre nature, à savoir la parole et l’écoute. À cet effet, écrit 

Nietzsche « très souvent l’étudiant écrit en même temps qu’il écoute. Ce sont les moments 

où il est suspendu au cordon ombilical de l’Université. Il peut choisir ce qu’il va entendre, 

il n’a pas besoin de croire ce qu’il entend, il peut fermer l’oreille lorsqu’il ne veut pas 

entendre » (F. Nietzsche, 2000, p. 273).  

Avec la pédagogie de l’éducateur nietzschéen, l’on passe de la pédagogie de 

transmission du savoir par et dans la parole dictée et notée, à celle de la facilitation de 

l’apprentissage. L’éducateur n’est plus vu comme un transmetteur de connaissances, mais 

plutôt comme celui qui facilite l’apprentissage (P. Kemp, R. O’Keefe, 2003). Cette 

pédagogie du facilitateur d’apprentissage va consister à ouvrir la voie et/ou la voix à 

l’apprenant par l’explicitation des zones d’ombre, au moyen de l’orientation vers d’autres 

perspectives scientifiques similaires ou antinomiques, à travers la culture de son sens 

critique. Ayant appris ce savoir-faire pédagogique, il devient un architecte qui participe 

activement au chantier de sa propre construction épistémique et épistémologique. 

Cependant, cette pédagogie nécessite que l’apprenant ait un temps personnel de travail en 

dehors des temps de cours. C’est ce temps de travail personnel que Descartes exploite à 

travers les voyages tant souhaités par lui. 

Avant Nietzsche en effet, la question matricielle de la philosophie qui est celle 

du comment et non celle du pourquoi, question qui oriente vers la voie ou le chemin qui 

mène à l’élévation de l’homme vers la connaissance et non celle de son élevage, avait 

déjà été posée par Descartes dans le Discours de la méthode, ainsi que par Kant dans 

Qu’est-ce que les Lumières ?. Contrairement à la question du pourquoi, question qui 

invite ontologiquement et théologiquement à racler le fond de l’être et l’être du fond, celle 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         134 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

du comment qui, pour Nietzsche, est la plus impérative, indique une voix sans voix 

comme celle de l’âme, rentrée en dialogue avec elle-même. C’est pourquoi, convaincu 

par la voix de son âme, Descartes a décidé de se libérer de la psychocratie éducationnelle 

de ses précepteurs, lesquels, en soi, selon N. Koffi assurent : 

La direction pastorale des âmes et des consciences par un travail de désinformation 

pour assouvir ses ambitions (…). Le psychocrate, c’est quelqu’un qui se veut 

l’éveilleur des consciences en s’instituant comme directeur de conscience des autres. 

Or, il faut entendre par là une volonté qui veut diriger, maîtriser et dominer la 

conscience des autres en les maintenant dans l’enfance ou dans l’immaturité 

(Niamkey-Koffi, 2021, p. 94).  

         

En effet, ayant été nourri aux lettres, Descartes pensait que, par leur gouvernementalité 

pastorale, ses précepteurs pouvaient lui permettre d’acquérir une connaissance claire et 

assurée de tout ce qui est utile à la vie. Malheureusement, le disciple des Jésuites, après 

avoir achevé ses études au bout desquelles, on a coutume d’être reçu au rang des doctes, 

sentait que sa conscience était encore sous la direction pastorale de ses maîtres qui, par 

leurs pédagogies, l’ont plutôt maintenu dans un état de minorité que Kant, dans une 

expression, métaphorique appelle « Gängelwagen » (E. Kant, 1947, p. 46).  

 Pour sortir de cet état de minorité (Gängelwagen), cette voiturette dans laquelle 

les parents placent l’enfant qui apprend à marcher afin qu’il ne trébuche pas pour tomber, 

Descartes décide de changer entièrement d’opinion en quittant l’étude des Lettres pour 

rechercher d’autres sciences que l’on ne trouve qu’en soi-même et/ou dans le grand livre 

du monde. La lecture de ce grand livre exige que l’on voyage pour aller voir d’autres 

cultures, d’autres peuples avec leurs diverses humeurs et conditions de vie. (R. Descartes, 

1973, p. 94-100).  Ce savoir devient un processus de dévoilement permettant d’instruire 

à nouveau frais ce qui a été pensé et dit sur le dévoilé par le directeur de conscience ou le 

livre qui tient lieu d’entendement. 

 La décision de Descartes de se libérer de la sujétion de ses précepteurs est une 

véritable rupture avec l’organon, la méthode, la voie unilatérale d’orientation de ses 

précepteurs et par ricochet, une rupture avec toutes les pédagogies du socratisme. Ce 

sapere aude (avoir le courage de se servir de son propre entendement) de Descartes lui a 

permis de changer entièrement d’opinion non seulement sur lui-même, mais aussi sur tout 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         135 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

ce qu’il a appris et comment il a appris. Cela nous ouvre la voie de la pédagogique du 

voir que Nietzsche prescrira plus tard comme l’une des trois tâches pédagogiques 

fondamentales de l’éducateur dont vont s’approprier les instruments numériques de 

l’intelligence artificielle. Et pour en faire une action éducative adressée non pas seulement 

aux érudits, mais à la vie humaine et pour toute la vie.  

 Ainsi de la pédagogie verticale du magister, l’on passera, dans cette nouvelle ère 

de la culture de l’écran, à la pédagogie horizontale de l’intelligence artificielle à travers 

les ordinateurs portables comme fixes, les téléphones androïdes dans nos poches et 

l’ensemble des technologies qui permettent de relier sans fil plusieurs appareils 

informatiques au sein d’un réseau informatique. Cette technologie du lien et du contact 

distantiel et virtuel que l’on appelle le Wifi, en plus de nous permettre d’écouter et 

d’écrire, va également permettre de transmettre facilement, rapidement et avec efficacité 

la connaissance à travers sa capacité de faire voir en exposant l’image de la dictée 

magistrale de l’enseignement du magister.  

2. De l’intégration de l’intelligence artificielle dans l’éducation à la révolution de 

l’école 

 L’intégration de l’outil numérique dans l’éducation est une innovation qui, comme 

toute innovation, provoquera des chamboulements en remettant en cause les anciens 

ordres pédagogiques. Elle permettra à l’apprenant de manipuler, d’entreprendre et de faire 

des recherches pour approfondir des thématiques proposées par l’enseignant. Cela va 

faciliter non seulement la construction du savoir, mais aussi sa transmission (M. Merawa 

et B. Mbatchi, 2024, p. 92) ;’d’où la nécessité de penser avec acuité une méthode 

pédagogique qui permettra de conduire l’apprenant sur ce chemin qui mène à la 

connaissance.  

2.1. Voir : l’impérative tâche pédagogique de l’éducateur nietzschéen 

 Depuis l’Académie de Platon jusqu’aujourd’hui, en passant par les Pères de 

l’église et les Modernes, les méthodes pédagogiques ont été marquées par le sceau de 

l’écoute. Elles ont permis aux magisters d’enseigner leurs voies à leurs disciples. 

Cependant, dans la culture de l’écran, culture qui exige que l’on intègre l’intelligence 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         136 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

artificielle dans le processus éducatif, les enseignements doivent être plus que des dictées 

magistrales que les apprenants doivent écouter pour ensuite noter. Avec l’utilisation des 

instruments numériques comme moyens didactiques, la parole écoutée va être 

accompagnée de la lecture visuelle de la parole devenue image ; d’où la nécessité 

d’apprendre à l’apprenant à voir. Ainsi, l’on passera de la pédagogie de la parole écoutée 

à celle du parlé, écouté et vu. Si écouter le maître permettait de le comprendre, de 

connaître et par voie de conséquence de penser, avec la pédagogie du numérique, certes 

l’on continuera d’écouter, mais le voir deviendra une action pédagogique primordiale 

dans le processus de construction de la connaissance. Sous la main de l’homme, la 

technologie numérique va lui permettre de stocker les données de connaissance dans des 

big data et avec les open big permettant un accès visuel en tout temps et en tout lieu à ces 

connaissances devenues des images, il pourra facilement générer de nouveaux champs de 

connaissances. C’est ce que l’on appelle l’éducation horizontale, différente du vertical 

style académique des académiciens. D’où la nécessité pédagogique d’apprendre à voir. 

 Selon son étymologie latine videre, le verbe voir désigne le fait de penser, 

d’imaginer à l’aide des yeux du corps et de ceux de l’esprit, d’observer, de regarder, 

d’examiner afin de discerner ce qui est caché dans les profondeurs secrètes couvertes par 

le voile de l’apparaître du paraître. C’est en appliquant les yeux de l’esprit sur l’ensemble 

des éléments recueillis par les yeux du corps, que l’on conçoit la connaissance. Voir, c’est 

donc percer-voir, c’est-à-dire percer pour voir. Pour voir, il faut donc percevoir.  

Pour percevoir, l’on doit d’abord percer, creuser l’apparaître du paraître qui rend 

obscure la construction éclairée d’une connaissance, d’une idée, d’une pensée et même 

d’une opinion.  Alors, apprendre à voir, tâche pédagogique primordiale de l’éducateur 

nietzschéen, permet d’apprécier, de juger, de comprendre, de discerner, de constater, 

d’apercevoir, de connaître en pensant par soi-même. C’est pourquoi, pour le conférencier 

de Bâle, ne pas apprendre à voir, est une inaptitude physiologique qui pousse à ne pas 

agir ; ce qui, pour Nietzsche, est « une disposition maladive, déclin, symptôme 

d’épuisement » pousse l’apprenant à ne pas vouloir (F. Nietzsche, 2005, p. 171-172). Par 

la pédagogie du voir, l’apprenant apprend à penser sans que son entendement ne soit 

maintenu dans une gouvernementalité pastorale, dont l’expression instrumentale est la 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         137 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Gangelwagen.  C’est la différence entre l’efficacité de la pédagogie axée sur l’écoute et 

celle du voir que Nietzsche enseigne dans le premier discours que Zarathoustra adresse 

au peuple. 

Pour enseigner le devenir surhomme à l’homme tendu comme un pont au-dessus 

d’un abîme, Zarathoustra dit : « Je vous enseigne le surhomme. L’homme est quelque 

chose qui se doit surmonter. Pour le surmonter que fîtes vous ? (…). L’homme est une 

corde, entre bête et surhomme tendue, - une corde sur un abîme (où il est) dangereux de 

passer, dangereux d’être en chemin, dangereux de se retourner, dangereux de trembler et 

de rester sur place ! » (F. Nietzsche, 1978, p. 24).  Après avoir dicté cet enseignement, 

Zarathoustra ne constate que l’indifférence du peuple à son enseignement, son 

désintéressement, sa déconsidération ou pire, son ignorance. Autrement dit, Nietzsche 

nous montre ici les limites de l’enseignement dicté. Lorsque Zarathoustra eut dit ces 

paroles, écrit Nietzsche, il considéra de nouveau le peuple et se tut. « Les voici devant 

moi, disait-il à son cœur, ils rient ; point ne m’entendent ; ne suis la bouche que veulent 

ces oreilles. Faut-il donc que d’abord on leur crève les oreilles pour qu’ils apprennent à 

ouïr avec les yeux ? (F. Nietzsche, 1978, p. 26). Ouïr avec les yeux, pour Nietzsche, c’est 

entendre avec les yeux, c’est percevoir le son avec les yeux, c’est comprendre avec les 

yeux. Or, pour comprendre avec les yeux, l’on doit d’abord crever les oreilles. Le verbe 

crever, selon sa définition lexicale, signifie tuer, détruire, altérer.  En demandant de faire 

crever les oreilles pour que les yeux puissent bien ouïr afin que l’on puisse apprendre, 

Nietzsche, de manière métaphorique, montre les limites de la parole écoutée à travers 

celles des oreilles dans le processus d’apprentissage de la connaissance. Pour illustrer la 

pertinence des yeux dans la quête du savoir, le philosophe à travers Zarathoustra, va 

utiliser un autre verbe différent du parler enseigné. C’est montrer. Il invite les yeux à 

l’action.  En utilisant ce verbe, Zarathoustra va enseigner au peuple le dernier homme en 

disant ceci : « Je vous montre le dernier. (…), en ce point l’interrompirent la clameur et 

l’envie de la foule. « Donne-nous donc ce dernier homme, Zarathoustra – ainsi criaient-

ils – fais de nous ce dernier homme ! Le surhomme, nous te l’abandonnons ! Et jubilait 

tout le peuple et claquait de la langue » (F. Nietzsche, 1978, p. 28).  



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         138 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Ce que l’on veut faire ressortir ici, c’est la différence entre ces deux méthodes 

spécifiées par les verbes enseigner et montrer qui expriment, chacun, une forme 

d’enseignement de Zarathoustra et non pas les contenus enseignés que sont le surhomme 

et le dernier homme. Si le verbe montrer a permis au peuple de comprendre 

l’enseignement du dernier homme exprimé par des acclamations et des jubilations, 

l’enseignement du surhomme n’a, par contre, pas été cerné ; ce qui explique la déplétion 

du peuple, le rejet du surhomme.  La réaction du peuple qui reçoit ces enseignements est 

la parfaite illustration de la primordialité de la vue et des images dans le processus de 

construction et de la transmission de la connaissance qu’ont su s’accaparer les 

technologies du numérique pour en faire la pointe de leur lance. C’est cette importance 

de l’œil que D. Arasse, en instruisant les œuvres et enseignements de L. de Vinci, nous 

montre lorsqu’il écrit :  

 La vue est le premier, le meilleur et le plus noble de tous les sens : car perdre la vue, c’est 

être privé de la beauté de l’univers et ressembler à un homme enfermé vivant dans une 

sépulture, où il pourrait vivre et se mouvoir (…).  Les lignes que Léonard consacre à 

l’éloge de l’œil sont d’un enthousiasme et d’une ferveur rare : « Ne vois-tu pas que l’œil 

embrasse la beauté du monde entier ? Il est le maître de l’astronomie, l’auteur de la 

cosmographie, le conseiller et le correcteur de tous les arts humains ; il transporte les 

hommes dans différentes parties du monde. Il est le principe des mathématiques (…) Il a 

déterminé les altitudes et les dimensions des étoiles, a découvert les éléments et leurs 

niveaux ; il a permis l’annonce d’événements futurs grâce au cours des étoiles ; il a 

engendré l’architecture, la perspective, la divine peinture (…) Il sert de fenêtre au corps 

humain, par où l’âme contemple la beauté du monde et en jouit, acceptant ainsi la prison 

du corps qui, sans se mouvoir, ferait son tourment. L’industrie humaine qui doit la 

découverte du feu, qui rend à l’œil ce que les ténèbres lui ont d’abord ravi. Il a ajouté à la 

nature l’ornement de l’agriculture et des jardins plaisants. (...) Qu’est-ce qui n’est pas 

accompli par l’œil ? Il déplace les hommes d’Est en Ouest, a inventé la navigation, et 

dépasse la nature dont les œuvres sont finies, tandis que celles qu’exécutent les mains, à 

la commande de l’œil, sont infinies, comme le démontre le peintre en représentant 

fictivement une infinité de formes, d’animaux, herbes, plantes et lieux (D. Arasse, 1997, 

p. 260). 

 Ces éloges de l’œil de L. de Vinci que nous rapporte Arasse sont une excellente 

infirmation de la contention que les platoniciens ont toujours éprouvée à l’égard du corps. 

Ceux-ci sont des invites à investir la source qui permet aux yeux d’être un véritable organe 

de construction de la connaissance et de facilitation de sa transmission, à savoir le 

cerveau. Le cerveau est cet organe auquel sont liés tous les autres, notamment les yeux 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         139 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

que les technologies du numérique qui ont su intéresser par la sécrétion hormonale de la 

dopamine que stimulent les réalités virtuelles du numérique. Répondre à cette invite, c’est 

rompre avec la traditionnelle méthode de la théorisation du savoir dont s’est nourrie la 

philosophie depuis Parménide et le Timée de Platon. Les théories philosophiques perçues 

comme une entreprise de contemplation (Anschauung) du monde font du logos la faculté 

de mesure, d’analyse, d’interprétation et d’évaluation des phénomènes cosmiques afin de 

déterminer leurs dimensions ontologiques. Cet exercice philosophique purement 

théorique fait cependant son ancrage dans un autre exercice antérieur purement pratique, 

vécu et intéressé, que nous enseigne l’origine du concept théorie. C’est la théorie du 

jugement des faits et non celle du jugement des valeurs à laquelle nous convie aujourd’hui 

la culture de l’écran. 

2.2.   L’œil, l’intéressement et la pédagogie du conditionnement opérant 

 Depuis le socratisme de Platon jusqu’aux professeurs de philosophie de Iéna, la 

culture de la connaissance est restée un champ où l’on n’élaborait que des théories 

cultivatrices d’Idées, expression abstraite de l’être des choses cosmiques ainsi que de 

leurs valeurs. Ces théories, avant d’être ontologiquement contemplatives (Anschauung), 

étaient d’abord des exercices qui consistaient à regarder attentivement les phénomènes 

cosmiques sacralisés afin de se laisser absorber par la jouissance que procure cette 

observation comme intérêt. Car, un œil bien exercé, « peut voir au travers et identifier les 

forces primitives, les instincts, le cœur même de la volonté de puissance » (I. Yalom, 

2019, p. 382). Alors, observer, c’est donc regarder attentivement avec les yeux du corps 

afin de se laisser absorber par ce que l’on regarde. Cette absorption prend la forme d’une 

extase exaltante générée par une jouissance qui absorbe tous les autres sentiments. Cet 

état dans lequel nous plonge la contemplation oculaire est l’état de béatitude mystico-

religieux, de communion de l’âme avec Dieu, de l’émerveillement, de l’enivrement 

dionysiaque par le sublime. C’est pourquoi, pense J. Habermas « le mot théorie remonte 

à des origines religieuses : Théoros, c’était le nom du représentant envoyé aux Jeux 

publics par les Cités grecques. Par la théoria, c’est-à-dire en regardant, ce dernier se 

perdait dans l’événement sacral » (J. Habermas, 1993, p. 134). La théorie initialement, 

consistait à regarder le spectacle minutieusement organisé des phénomènes naturels afin 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         140 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

de cerner la main invisible qui en serait l’organisateur et comprendre comment il est 

organisé. Les disciples du premier des sept Sages de la Grèce antique, en l’occurrence 

Thalès, recherchaient par l’observation sensorielle oculaire « derrière le flux apparent des 

choses, les principes permanents sur lesquels repose le juste équilibre des divers éléments 

dont l’univers est composé » (J.-P. Vernant, 2012, p. 406).  

 Alors théoriser, c’est donc regarder. Et l’émerveillement que procure le regard 

regardant le spectacle est la récompense procurée aux yeux regardant comme un 

intéressement. C’est de cet émerveillement qu’émerge ce qu’Aristote pense être le 

fondement matriciel de la philosophie, à savoir l’étonnement. S’étonner, écrit Vernant, se 

dit thaumazein (J.-P. Vernant, 2012, p. 407). Et selon son origine mythique, si thauma 

signifie merveilleux, alors s’étonner, c’est émerveiller et/ou s’émerveiller. Ce qui étonne 

ici dans cette exposition de l’origine de l’action philosophique, c’est l’émerveillement, 

l’enivrement, l’ivresse de la jouissance dionysiaque des yeux regardant le merveilleux 

sans lequel, l’on ne peut vivre. Il exige du mystère et des ténèbres (I. Yalom, 2019, p. 

356-363). Que ces regards soient kunicos ou cynique, ils font des yeux : 

Les modèles organiques de la philosophie - leur énigme, c’est qu’ils ne voient pas 

seulement, mais sont également à même de se voir en voyant. (…) Une bonne partie de la 

réflexion philosophique n’est à proprement parle qu’une réflexion des yeux, une 

dialectique des yeux, elle n’est que se voir voir. Il faut pour cela des médias 

réfléchissants : miroir, surface d’eau, métaux et autres yeux, à travers lesquels la vision 

de la vision devient visible (P. Sloterdijk, 2000, p. 190). 

 

  Rendre visible la vision de la vision, c’est ce que savent bien faire les technologies 

de l’information et de la communication. Elles sont les miroirs, les surfaces d’eau 

réfléchissantes de l’ère et de l’aire culturelles numérique qui permettent de se voir en 

voyant. Se voir voir n’est-il pas le sens éducatif de l’expression éducative socratique 

« connais-toi toi-même » ? Ces médias réfléchissants qui permettent aux yeux de voir et 

de se voir voir sont les écrans non connectés comme connectés. Ils rendent encore plus 

visible le plus rapidement et le plus efficacement possible, la vision de la vision selon le 

principe de récompense d’intéressement et/ou de désintéressement des yeux avec des 

émotions comme la joie, la tristesse, la colère, la peur et le dégoût, à quoi, vont 

correspondre des états du corps (A. R. Damasio, 2019, p. 207). Les nouveaux instruments 

communicationnels numériques que l’on appelle ici l’écran connecté ou non connecté, 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         141 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

mobiles comme immobiles, produisent des images que capte la rétine pour les « cheminer 

par des neurones via leurs axones et leurs synapses électroniques, jusqu’au cerveau. (…), 

dans les cortex visuels fondamentaux, situés à l’arrière du cerveau, dans le lobe occipital » 

(A. R. Damasio, 2019, p. 141-142). Ces images captées par la rétine sont ensuite 

transformées en mots ou idées pour être renvoyés dans la conscience avant d’être utilisés 

comme parole ou écriture exprimant les émotions, les opinions et les pensées. À cet effet, 

écrit A. R. Damasio (2019, p. 152), les « mots que nous utilisons dans notre for intérieur, 

avant de parler ou d’écrire une phrase, revêtent la forme d’images visuelles ou auditives 

dans notre conscience ». 

 Le cortex visuel qui reçoit l’image de la rétine, est comme une servante au service 

d’un puissant maître, à savoir le striatum qui lui donne des ordres à exécuter. Et chaque 

ordre exécuté génère une récompense en dopamine émise depuis « l’aire tegmentale 

ventrale. C’est dans cette zone profonde, véritable source de carburant, qu’est fabriquée 

la dopamine » (S. Bohler, 2019, p. 34-35). Si le maître est content et jouit de plaisirs, cela 

voudrait dire que la servante a bien travaillé et, par ricochet, elle doit être contente et 

satisfaite d’avoir bien accompli son travail. Cette satisfaction est une autre forme de 

récompense qui motive les cortex et les rétines à redoubler d’effort d’investissement 

théorique. De jouissance à jouissance, l’on sombre dans le fond abyssal de l’addiction.   

 L’ivresse enivrante dans laquelle la théoria, perçue comme « donner à voir » 

comment les choses se passent en les projetant dans un cadre spatial » (J.-P. Vernant, 

1996, p. 407), trouve ces sources dans ce processus cervical de récompense en dopamine 

du striatum. Si, avec les anciens grecs, le cadre spatial de la théoria était l’espace 

environnemental, dans la culture du numérique, ce cadre est produit par les nouvelles 

technologies de communication et d’informations que les apprenants d’aujourd’hui, en 

tant que internautes en quête d’information, visualisent quotidiennement plus que les 

connaissances cumulées dans les œuvres et ouvrages des Humanités. Et la raison motrice 

de cette visualisation effrénée est la stimulation de la dopamine qu’enclenche l’usage 

démesuré des réseaux sociaux, la nouvelle aune d’évaluation de l’estime de soi et du 

regard de l’autre sur soi. Voir et se voir voir avec les instruments informationnels et 

communicationnels numériques, stimulent le noyau caudé et le putamen du striatum 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         142 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

cérébral de l’internaute afin qu’ils libèrent automatiquement des quantités infinitésimales 

de dopamine provoquant ainsi une attirance effrénée des yeux (S. Bohler, 2019, p. 121). 

L’on doit donc s’approprier cette attirance axée sur l’intéressement que l’univers du 

numérique cultive, pour la reconvertir en une sorte d’énergie de jouissance investie dans 

les investissements épistémiques. La dopamine du striatum devient ainsi le fondement 

émotionnel du neuroéducatif dont l’aurore est déjà annoncée par les technologies 

neuronales. Ce neuroéducatif va permettre de passer de l’éducation du cerveau biologique 

dont la durée est au moins de trente années à la production éducative du cerveau 

neurotechnologique autrement appelé le cerveau de silicium (L. Alexandre, 2017, p. 40-

41). Un cerveau est éduqué par les meilleurs cerveaux biologiques dont les Quotients 

Intellectuels (QI) sont égaux ou supérieurs à 160.  

 Alors, pour ne pas que l’ivresse dionysiaque de la théoria qui, comme une coupe 

de nectar attirant mouches et abeilles, ne devienne un psychotrope, l’on doit 

impérativement détourner l’écoulement du fleuve de la dopamine, des renforceurs 

primaires (nourriture, sexe, statut social, moindre effort) (S. Bohler, 2019, p. 189) pour 

ensuite l’orienter vers la construction, la transmission et la réception de la connaissance. 

Par ce drainage ressemblant à la sublimation freudienne de l’énergique psychosexuelle 

vers des actions socialement valorisées, l’on fera de la quête du savoir, du savoir-être, du 

savoir-faire et du savoir-devenir non plus une activité pénible, une activité de coercition, 

de punition, mais une activité de jouissance et de réjouissance, une activité de plaisir, 

d’enthousiasme et d’admiration qui incite à étudier. Cet exercice de réorientation de la 

dopamine nommé « conditionnement opérant » (P. Chance, 1999, p. 433-440) est la 

pédagogie du déplacement de la récompense des renforceurs primaires des apprenants 

vers les études. La tâche du magister va consister à drainer l’écoulement de la dopamine 

par le déplacement de la récompense vers l’effort d’investissement dans la culture du 

savoir. C’est ainsi que l’on amènera les apprenants à investir autrement le temps 

personnel en le transformant en temps de travail personnel dans le but de s’améliorer, de 

se perfectionner, de devenir toujours meilleurs par le déploiement de leurs capacités. 

C’est ce que M. Bauer (2011, p. 182) appelle, « l’apprentissage centré sur les étudiants » 

ou le Student Center Learning. Cette méthode d’apprentissage annoncera, sans le moindre 

doute, le crépuscule de « l’extraordinaire incertitude de tout enseignement public qui (…) 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         143 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

s’explique par le fait que, de nos jours, les puissances pédagogiques les plus anciennes et 

les plus nouvelles, (…) tiennent plutôt à être entendues que comprises et veulent par leurs 

voix démontrer à tout prix, par leurs cris qu’elles existent encore ou qu’elles existent 

déjà » (F. Nietzsche, 2015, p. 447). 

Conclusion 

 Le XXIe siècle, avec sa culture de l’écran, répond avec plus de difficultés à la 

pédagogie de la gouvernementalité pastorale des magisters. Le numérique qui est la 

substance matricielle de la culture de l’écran, veut libérer les apprenants de la sujétion 

des maîtres ainsi que de l’embastillement dans les amphithéâtres et dans les salles de 

classes où l’enseignement ne sera plus un « monologue érudit d’un promeneur solitaire, 

la proie contingente d’un individu, un secret de cabinet bien dissimulé ou un bavardage 

inoffensif entre de vieux universitaires et des enfants » (F. Nietzsche, 2000, p. 342). Ce 

siècle est le temps du règne de l’intelligence artificielle qui, impérativement doit être 

intégrée comme moyen didactique dans l’éducation. C’est le temps du « dressage brutal 

visant à rendre, avec la perte de temps la plus restreinte possible, une masse de jeunes 

gens utilisables, exploitables pour le service de l’État » (F. Nietzsche, 2005, p. 170) qui 

s’impose à nos sociétés d’aujourd’hui comme l’écorce s’impose à l’arbre. Arracher cette 

enveloppe de son arbre, c’est le condamner à sécher donc à mourir. Alors, pour ne pas 

que l’avenir de nos établissements d’enseignement ne devienne comme un désert qui 

s’accroît, l’on doit, à cette aurore du neuroéducatif, changer de paradigme pédagogique 

en intégration des technologies numériques à l’école et par ricochet, adopter le 

conditionnement opérant comme moyen méthodologique. C’est au prix de ce changement 

que nos établissements d’enseignement écriront leur avenir avec des apprenants qui ne se 

conformeront plus à la philosophie des tailleurs qui désirent avoir « le plus grand nombre 

possible d’auditeurs (F. Nietzsche, 2000, p. 273), mais plutôt à leur volonté de se vêtir 

eux-mêmes avec le vêtement qu’ils sauront coudre (F. Nietzsche, 1981, p. 176). 

 

 

 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         144 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Références bibliographiques 

ALEXANDRE Laurent, 2017, La guerre des intelligences, Paris, JC Lattès. 

ARASSE Daniel, 1997, Léonard de Vinci, Paris, Hazan. 

BAUER Markus, 2011, Enseigner à l’université, Paris, Armand Colin. 

BOHLER Sébastien, 2019, Le bug humain, Paris, Robert Laffont. 

CHANCE Paul, 1999, « Thordike’s puzzle boxes and the origins of the experimental 

analysis of behavior », Journal of the experimental Analysis of Behavio, vol.72, p. 433-

440. 

CLAUSSE Arnould, 1975, La relativité éducationnelle, Paris, Nathan. 

DAMASIO Rosa Antoine, 2019, L’erreur de Descartes, trad. Marcel Blanc, Paris, Odile 

Jacob. 

DESCARTES René, 1973, Discours de la méthode, précédé de Descartes inutile et 

incertain par Jean-François Réveil, Paris, LGF. 

HABERMAS Jürgen, 1993, La technique et la science comme « idéologie » trad. Jean-

René Ladmiral, Paris, Gallimard. 

KANT Emmanuel, 1947, « Qu’est-ce que les Lumières ? » La philosophie de l’histoire, 

trad. S. Piobetta, Paris, Gottier. 

 KEMP Philip Robert et O’KEEFE Robert Dereck, 2003, « Improving teaching 

effectiveness : some examples from a program for the enhancement of teaching », College 

Teaching, vol. 51, p. 111-114. 

MERAWA Mohammadou et MBATCHI Bertrand, 2024, Réussir la mise en œuvre du 

système LMD dans l’espace CAMES.   

NIETZSCHE Friedrich, 2015, Humain, trop humain, trad. A.-M. Desrousseaux et H. 

Albert revue par Angèle Kremer- Marietti, Paris, LGF. 

NIETZSCHE Friedrich, 2005, Le cas Wagner suivi de Crépuscule des idoles, Paris 

Gallimard. 



  

 DAGNOGO Baba                                                                                                         145 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

NIETZSCHE Friedrich, 2000, « Autour de la naissance de la tragédie », Œuvres, trad. 

Jean-Louis Backès, Paris, Gallimard. 

NIETZSCHE Friedrich, 2000, « La philosophie à l’époque tragique des Grecs », Œuvres, 

trad. Michel Haar et Marc de Launay, Paris, Gallimard. 

NIETZSCHE Friedrich, 2000, « Sur l’avenir de nos établissements d’enseignement » 

Œuvres, trad. Jean-Louis Backès, Paris, Gallimard. 

NIETZSCHE Friedrich, 1981, Opinions et sentences mêlées, trad. Henri Albert, Paris, 

Bibliothèque Médiations. 

NIETZSCHE Friedrich, 1978, Ainsi parlait Zarathoustra, trad. Maurice de Gandillac, 

Paris, Gallimard. 

NIETZSCHE Friedrich, 1975, Par-delà le bien et le mal, Vervier, Marabout Université. 

NIAMKE Koffi Robert, 2021, Philosophie, culture et développement, Paris, 

L’Harmattan. 

NIAMKE Koffi Robert, 2019, Écrits politiques, Paris, L’Harmattan. 

PAVLOV, 2010, « Conditional reflexes : An investigation of the physiological activity 

of the cerebral cortex », Annal of Neuroscience, vol. 17, p. 136-141. 

STIEGLER Bernard, 2018, Dans la disruption, Paris, Babel Essai. 

SLOTERDIJK Peter, 2000, Critique de la raison cynique, trad. Hans Hildenbrand, Paris, 

Christian Bourgeois Éditeur. 

VERNANT Jean-Pierre, 2012, Mythe et pensée chez les Grecs, Paris, La Découverte 

YALOM Irvin, 2019, Et Nietzsche a pleuré, trad. Clément Baude, Paris, LGF. 

 


	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025
	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

