ISSN: 2617-0051

www.agathos-uao.net



Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Etudes anciennes
de I’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR)
Métaphysique et Histoire de la Philosophie

Département de Philosophie
UFR Communication et Sociéte
Université Alassane Ouattara
Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire

Contacts teléphoniques
de larevue

(+225) 07 07 66 37 80
(+225) 07 07 75 64 69
(+225) 01 03 68 09 07

Boite Postale

01 BP 468 Bouaké 01

E-mail

Agathos.uao@gmail.com
Site internet

http://www.agathos-uao.net



INDEXATION INTERNATIONALE

Pour toute information sur I’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases
de données ci-apres : Mir@bel et Auré Hal.

Mir@bel :

Mir@bel
**(RE)CUEILLIR
LES SAVOIRS **

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique

Auré Hal :

-

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

FACTEUR D’'IMPACT

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (I$SN)
2617-0051


https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

LIGNE EDITORIALE

Dans sa genese et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute
philosophie est, avant tout, une mise en scéne épistémique aux influences multiples et
variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour ol des personnages
conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue
Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des

savoirs passés, présents et a venir.

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée
antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle
a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre
la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise
a relever les malentendus, denouer les équivoques, revigorer les études philosophiques
et les recherches sur I’Antiquité, a travers un cheminement heuristique clair, et un
questionnement tant erudit que fécond. Agathos vise également a constituer, pour
I’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au

service de la recherche.

Par ailleurs, composante de 1’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la
littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme
grec ancien « agathos », c’est-a-dire « bien », est un adjectif qui traduit I'excellence de
caractéere, la vertu. En cela, larevue Agathos est un espace de coalition entre les pensées
du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie.

Si, dans La Républigue, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos »,
pour définir I'idéal, et si I’exégése de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par «
perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’étre ce lieu de la recherche de
I’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité,
privilégier la quéte de 1’excellence. Elle veut apporter a 1’actualité pensante, 1’appui de

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps.

En définitive, la revue Agathos se veut, a la fois, un instrument de pérennisation

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et



épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs
d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, €thiques et
esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de
faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes
d’intelligibilités arrimées a des sources et ressources théoriques, doctrinales et
conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et

critique.

Le Comité de Rédaction



PROTOCOLE DE REDACTION

La revue Agathos publie des textes inédits en langue francaise. lls doivent parvenir
sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la
parution du numéro concerné. Pour étre publiés, les textes soumis doivent se conformer aux
normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme CAMES
(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos.

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systéeme
CAMES (NORCAMES/LSH)
Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme

CAMES peuvent étre articulées autour de six points fondamentaux.
1. La structure d’un article

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de Iauteur,
Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en frangais, Mots-clés, Abstract, Key
words, Introduction (justification du theme, problématique, hypothéses/objectifs scientifiques,

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques.
2. Les articulations d’un article

A I’exception de I’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les
articulations d’un article doivent étre titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ;
1.1.;1.2.;2.;22.;221.;222.;3.;etc.).

3. Les passages cités

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant
et la citation dépassent trois lignes, il faut aller a la ligne, pour présenter la citation (interligne

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point.
4. Les reférences de citation

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la fagon
suivante :

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur, année de publication,

pages citées) ;



- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur (année de publication,
pages citées).

Exemples :

- Eneffet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est

d’élargir I’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquiére une perspective
multiculturelle et globale (...), d’accroitre le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est
pour I’essenticl occupée du groupe professionnel occidental que 1’on appelle les
mathématiciens.

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son
déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et I’histoire, S. B. Diagne
(1991, p. 2) écrit :

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute maniére, les populations ont toujours su opposer a la

philosophie de I’encadrement et a son volontarisme leurs propres stratégies de comportements.

Celles-1a, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou a tout le moins, dans la créativité

dont fait preuve ce que I’on désigne sous le nom de secteur informel et a qui il faudra donner

I’appellation positive d’économie populaire.

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc
déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit :

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concretement par les
populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation
brutale, chémage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle
et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures
et des comportements humains aux formes de vie imposeées par les technologies étrangeres. (S.
Diakite, 1985, p. 105).

5. Les notes de bas de page

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page.
6. Les références bibliographiques

Ce point comprend, d’une part, les divers ¢léments d’une référence bibliographique ;

et, d’autre part, la maniére dont ils doivent étre présentés.

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM
et Prénom (s) de ’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur,
pages (p.) occupées par I’article dans la revue ou I’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre
d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’'un mémoire ou
d’une these, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone

Editeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la

Vi



revue (pour un article). Au cas ou un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut

préciser, aprés le titre, le nom du traducteur et/ou I’édition (ex : 2™ éd.).

6.2. La présentation des références bibliographiques

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des
noms d’auteur.

Par exemple :

Reéférences bibliographiques

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan.

AUDARD Cathérine, 2009, Qu est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique,
societe, Paris, Gallimard.

BERGER Gaston, 1967, L ’homme moderne et son éducation, Paris, PUF.

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Legons d’une rencontre
»

Diogene, 202, p. 145-151.

DIAKITE Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question
africaine du développement, Paris, L’Harmattan.

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion.

1. Les dispositions typographiques

Elles sont au nombre de trois.
7. Le texte doit étre présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format
A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-apres : haut : 3 cm; bas : 3 cm ; gauche :

3 cm; droite : 3 cm.

8. Le nombre de mots d’un article doit étre compris entre 5 000 et 7 000.

9. Les différents titres doivent étre présentés en gras, sans soulignement.

Vil



EQUIPE EDITORIALE
1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université

Alassane Ouattara

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale,

Université Alassane Ouattara

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale,

Université Alassane Ouattara

Secrétaires de rédaction : Dr KONE Ange Allassane, Maitre-Assistant, Métaphysique et
morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAME Daniel, Maitre-Assistant, Etudes

germaniques, Université Alassane Ouattara

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systéemes et réseaux

distribués, Université Alassane Ouattara

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara

2. COMITE SCIENTIFIQUE

PRESIDENT

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouét Boigny
MEMBRES

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de ’homme, Université
Alassane Ouattara

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. BOA Tiemélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix Houphouét-Boigny

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. DIAGNE Malick, Ethique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop
Prof. DIAKITE Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Université d’Abomey

Vil



Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du francais, Université Alassane Ouattara
Prof. NIAMKE Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-
Boigny

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara

Prof. KONATE Mahamoudou, Ethique et épistémologie, Université Péléforo Gon
Coulibaly

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Prof. KOUAHO BIé Sylvere Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara
Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo

Prof. NSONSISSA Auguste, Epistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de I’éducation, Université de Lomé

3. COMITE DE LECTURE

PRESIDENT

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara
MEMBRES

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. BOA Tiémélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix

Prof. FIE Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de I’art, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Universit¢ d’Abomey

Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Maitre de Conférences, Grammaire et linguistique du francais,
Université Alassane Ouattara

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-Boigny
Prof. KONATE Mahamoudou, Professeur Titulaire, Ethique et épistémologie, Université
Péléforo Gon Coulibaly

Dr MC KOUDOU Landry, Epistémologie, Université Félix Houphouét-Boigny



Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane
Ouattara

Prof. TRAORE Grégoire, Professeur Titulaire, Ethique environnementale, Université

Alassane Ouattara
Prof. YAPO Elise, Epouse ANVILLE, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure
d’Abidjan

Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara

4. COMITE DE REDACTION
PRESIDENT

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane
Ouattara

MEMBRES$S
Dr MC SILUE Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane

OQuattara

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane

Ouattara
Dr MC KONE Amidou, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr YEO Nontonhoua Anne, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Félix
Houphouét-Boigny



SOMMAIRE

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de I’homme : la protection de ’homme
en question, Fatogoma SILUE, ...t it e p.- 1

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,
OIION Y A .o p. 16

3. Platon et rousseau: le recours aux lois sociales comme reméde au pessimisme
anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA ... p- 29

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des
finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ..., p. 47

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modéle pour I’Afrique,
ESSE KOUASSI ROIMEO .....eiiiitiit i e e p. 62

6. Les ambiguités de la laicité : contribution augustinienne a un compromis entre le religieux
et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOL.........ccooiviiiiiiiiiiiininnnn, p. 79

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence méetaphysique et responsabilité civile, Aodji
Eric KOUAKOU. .. .o p. 95

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes
relatifs au phénomene du suicide, Désiré GUI.............ooiiiiiiiiiiii i p. 109

9. La culture de I’écran et ’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique,
Baba DAGNOGO. ... .ttt e p. 127

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et
Bantchin NAPAKOU ...t e e e e e p. 146

11. Phénoménologie d’une digitalité aliénante. Pour une responsabilité accrue de ’homme
dans les prises de décisions juridiques et sociopolitiques, N’gouan Mathieu AGAMAN et
KOUBME Y A . et e e p. 171

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA...................... p. 191

13. Le poro communautaire sénoufo et la modernité : de la difficile conciliation, YEO
YallAMISSA .. ..ot p. 205

Xl



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

LA CULTURE DE L’ECRAN ET L’ IMPERATIF NIETZSCHEEN DU
CHANGEMENT DE PARADIGME PEDAGOGIQUE

DAGNOGO Baba
Université Alassane Ouattara (Cote d’Ivoire)
baba.dagnogo@yahoo.fr

Résumé

L’éducation est comme ce serpent qui, en refusant de faire sa mue, se condamne
a mourir. Entant que principale force de développement de toute société, elle est appelée
a évoluer en s’inscrivant dans un processus de changement afin d’étre en adéquation avec
les sociétés qui se nourrissent d’elle. C’est pourquoi, nos sociétés d’aujourd’hui,
déterminées par la culture de 1’écran, invitent a intégrer les instruments numériques dans
les processus éducatifs comme moyens didactiques. Cela nécessite une nouvelle maniere

d’enseigner qui est la pédagogie du conditionnement opérant.

Mots-clés : Conditionnement opérant, Connaissance, Dopamine, Education, Instrument

numérique, Pédagogie, Voir

SCREEN CULTURE AND NIETZSCHE'S IMPERATIVE FOR A PARADIGM
SHIFT IN EDUCATION

Abstract

Education is like a snake that refuses to shed its skin and is therefore condemned
to starve. In other words, education, in all its forms of expression, as the main force for
development in any society, is to undergo a process of change in order to remain relevant
to the societies that depend on it. Today's society, shaped by screen culture, strongly
encourages education to integrate digital tools into educational processes as teaching aids.

This requires a new way of teaching: the pedagogy of operant conditioning.

Keywords: Digital tools, Dopamine, Education, Knowledge, Operant conditioning,

Pedagogy, See

DAGNOGO Baba 127


mailto:baba.dagnogo@yahoo.fr

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Introduction

Des écoles philosophiques des sept premiers maitres de la Gréce antique aux
¢tablissements d’enseignement d’aujourd’hui, la question de la culture de I’intelligence
humaine par le biais de 1’éducation demeure une constante préoccupation. Si les premiers
maitres éduquaient a une philosophie de la vie et pour la vie, leurs héritiers, (les péres de
I’église et les Aufklarers) ont éduqué en instruisant avec un style académique adressé
uniquement aux pensionnaires des Académies. Des écoles d’obédience pythagoriciennes
a nos établissements d’enseignement d’aujourd’hui, I’enseignement, tout en oscillant
entre éducation et instruction a travers des méthodologies pédagogiques diverses, est resté
une activité de dressage de I’intelligence biologique qui a fini par engendrer une fille
appelée intelligence artificielle devenue rivale de sa propre génitrice. Son I’objectif est de
produire une intelligence artificielle plus efficace et plus rapide que I’intelligence
biologique qui certes, a toujours accompagné 1’humanité dans son processus historique et
historial de développement et d’amélioration de son vécu, mais dont la formation s’étale

sur la trentaine d’années.

Ainsi, de D’intelligence biologique a I’intelligence artificielle, I’on assiste a une
dialectique métamorphique de I’intelligence humaine qui annihile tout le processus
sacerdotal de 1’éducation en créant un méta-méga nouveau gymnase antinomique a celui
de Platon qui nous enseigne a « pouvoir marcher tout seul sans béquille » (F. Nietzsche,
2000, p. 272) afin d’échapper a I’esclavage de 1’éducation et a la culture nouvelle du
numérique. Ce meéta-meéga gymnase est le gymnase du numérique que dirigent de
puissantes intelligences artificielles dont D’efficacité et la rapidité¢ font d’elles les
nouveaux mystagogues qui annoncent le crépuscule de I’éducation, de I’école et des
cultures classiques. Alors, pour ne pas étre pris aux piéges de la nouvelle ére qu’annonce
laurore de lintelligence artificielle, il est impératif pour nous de réfléchir, comme

Nietzsche ’avait déja fait, sur ’avenir de nos établissements d’enseignement.

Sans le moindre doute, dans cette nouvelle ére de la culture de 1’écran connecté, nous
aurons comme éducatrice, I’intelligence artificielle par le biais des supports de la
Technologie de I’Information et de la Communication (TIC). Elle deviendra la nouvelle

cultivatrice de l’intelligence biologique. Face a cette innovation technologique qui

DAGNOGO Baba 128



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

chamboule le processus éducatif de I’homme, lequel n’avait pas véritablement changé
depuis I’Académie de Platon, I’on doit se poser la question centrale suivante : quelle
méthodologie pédagogique éducative devons-nous adopter dans nos écoles a cette ére du
numérique qui annonce le crépuscule de 1’éducation traditionnelle ? Poser aujourd’hui
cette question, c’est penser a la pédagogie que va nécessiter 1’école intégrée par les
technologies numériques. Cette réflexion nous évitera le pansement des maux
qu’engendrera la déplétion de ces technologies. Pour faire sortir 1’école de la jachere
platonicienne, ne devons-nous pas substituer I’intelligence artificielle a 1’intelligence
humaine dans le processus éducationnel de ’homme ? Autrement dit, la quéte et la
transmission du savoir n’exigent-elles pas de nous I’acceptation de I’intelligence

artificielle comme le nouveau mystagogue de I’éducation ?

L’objectif de cet investissement est, non seulement, de montrer 1’intelligence
artificielle comme le nouveau mystagogue éducateur qui nous guidera sur le chemin
nietzschéen qui méne au surhomme, mais aussi, de s’épancher sur la méthodologie
pédagogique que nécessitera I’éducation intégrée par les instruments numériques. Pour
I’atteindre, nous utiliserons la démonstration apodictique comme moyen méthodologique
afin de mettre en évidence le nécessaire passage de I’éducation traditionnelle du magister

a celle de I’intelligence artificielle.
1. L’intelligence artificielle ou le crépuscule de I’éducation traditionnelle

L’enseignement ainsi que tout le systéme éducatif qu’ont connus nos sociétés, font
leur mue selon les réalités sociétales. Traditionnellement, I’éducation a toujours consisté
a ¢lever et/ou a cultiver I’intelligence de ’homme afin de faire de lui une personne bien
dressée, perfectionnée, qui, sans cesse, ne fera que s’ennoblir. Cette entreprise
éducationnelle avec son objectif mélioratif, en se réinventant afin de panser ses propres
limites, s’est trouvé, un nouveau type de maitre d’école dont le nom est I’intelligence
artificielle. Elle est appelée a accomplir « les trois taches pour lesquelles on a besoin
d’éducateur » (F. Nietzsche, 2005, p. 171) et par ricochet, a annoncer une nouvelle aurore

de I’éducation.

DAGNOGO Baba 129



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

1.1. L’éducation traditionnelle et le dressage de I’intelligence biologique

Dans le processus historial de développement de nos sociétés, I’éducation s’est
toujours avérée comme la principale roue sur laquelle repose tout développement. C’est
pourquoi, elle est appréhendée par toutes les sociétés comme une action humaine dont,
seuls les sages que Nietzsche appelle les mystagogues ont le secret de la science.
Cependant, I’éducation traditionnelle repose sur une pédagogie de I’étre et non une
pédagogie d’élévation de simples savants spécialistes. Elle est le fondement matriciel de
la culture et de I'intelligentsia hellénique ou les cultures occidentales et occidentalisantes
ont fixé leurs racines depuis I’ Académie de Platon jusqu’aux professeurs de philosophies
dont Kant, Hegel, Descartes. Ces magisters iconiques, avec leur pédagogie academique,
ne s’adressant qu’a la communauté académique (l. Yalom, 2019, p. 317), ont marqué
I’histoire de la philosophie, notamment celle de la philosophie éducative. Ils sont les
incubateurs d’un systéme éducatif qui, depuis Platon, ne cesse d’éduquer I’homme en qui,
«on trouve la matiere, le fragment, le superflu, le limon, la boue, la démence, le chaos »
(F. Nietzsche, 2005, p.235). Cette éducation se caractérise par la dimension magistrale de
sa pédagogie d’enseignement. Dans les traditions culturelles et cultuelles comme
philosophiques, ce processus éducatif fait du magister le dépositaire de toutes les
connaissances, et de qui les néophytes recoivent savoirs, savoirs faire, savoirs étre et
savoir devenir. La distribution de la connaissance se fait a sens unique, du haut vers le
bas, de I’estrade vers le bas de la salle de classe ou de I’Amphithéatre, du mystagogue
vers le peuple ; ce que Nietzsche appelle, étre li¢ a I’université par I’oreille (F. Nietzsche,
2000, p.273).

Aujourd’hui comme hier avec Platon, I’apprenant est obligé d’étre présent dans
une classe et/ou dans un amphithéatre, un espace clos dont I’occupation scénique permet
de déterminer le sens de la transmission du savoir du maitre vers les apprenants. L’outil
emblématique de cette transmission du savoir est le tableau avec I’estrade. Si le tableau
symbolise le vélin sur lequel écrit le maitre, I’estrade, quant a elle, par sa hauteur,
symbolise le haut rang du magister. Ces symboles expriment silencieusement la distance
et la différence qui distinguent qualitativement le maitre des apprenants. Cette méthode
magistrale de nature platonicienne est censée favoriser le développement d’un esprit

memoratif capable d’accumuler comme un papyrologue, I’enseignement qu’il regoit et

DAGNOGO Baba 130



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

non un esprit cognitif permettant de traiter a partir d’une réflexion critique, toutes les
connaissances qui lui sont enseignées. Ce sont les insuffisances de cette pédagogie
mémorative que, avant Nietzsche, Descartes, pur fruit de 1’éducation traditionnelle
monastique des Jésuites, désabrite lorsqu’il décide de voyager pour aller faire la rencontre
d’autres peuples, d’autres cultures, d’autres civilisations, afin de se libérer de
I’asservissement intellectuel de ses maitres jésuites et des ouvrages qu’il n’a cessé
d’étudier afin de réussir a conduire sa vie beaucoup mieux que s’il ne batissait que sur de
vieux fondements (R. Descartes, 1973, p. 105). En décidant de prendre en main la culture
de sa vie intellectuelle, Descartes va rompre avec ce que Nietzsche a appelé plus tard, la
philosophie des tailleurs, pour devenir un exceptionnel homme qui, pour se Vétir, fait ses
vétements (F. Nietzsche, 1981, p. 176).

Par cette volonté, Descartes enclenche un processus de réflexion qui génere le
développement, le maintien et le renouvellement de ses compétences. Or, comme
I’enseigne Nietzsche, « dans tout vouloir se trouve avant tout une pluralité de sentiments,
c’est-a-dire le sentiment de 1’état dont on sort, le sentiment de I’état dans lequel on entre,
le sentiment lui-méme de ce passage de 1'un a I’autre » (F. Nietzsche, 1975, p. 39). Alors,
de quoi Descartes voulait-il sortir ? Certainement du sentiment de 1’état dictatorial de la
méthodologie éducative des magisters, pour entrer dans le sentiment de I’état d’un esprit
réflexif par lequel il devrait percevoir le monde non pas comme les maitres le percoivent,
le pensent et veulent qu’il soit, mais plutét comme lui-méme le percoit et le pense par les
actions de sa propre raison (R. Descartes, 1973, p. 161). Cette porte a moitié ouverte par
Descartes, est restée & moitié fermée. Car, malgré 1’effort de changement de paradigme
pédagogique d’un Descartes a qui Dieu aurait révélé par ’illumination de trois réves de
divinations dans la nuit du 9 au 10 novembre 1619, I’intuition de sa future méthode (J.-
F. Revel, 1973, p. 18) qui devrait lui permettre « de marcher avec assurance en cette vie »
(R. Descartes, 1973, p. 100), I’église, héritiere des écoles antiques grecques avec sa

pédagogie directive, est restée la grande maitresse de 1’enseignement.

A travers ses écoles paroissiales, monastiques, claustrales, cathédrales,
collégiennes ou capitulaires, I’Eglise a fait du trivium, (I’ensemble des disciplines qui ont

pour objet d’enseigner a I’esprit, I’esprit lui-méme) 1’essentiel de ses enseignements, au

DAGNOGO Baba 131



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

détriment du quadrivium, I’ensemble des connaissances relatives aux choses, les lois des
réalités extérieures, lois de I’espace (géométrie), lois des nombres (arithmétique), lois des
astres (astronomie) et lois des sons (musique) (A. Clausse, 1975, p. 52). Imbibée du
thomisme, P’école est devenue réceptive avec I’Eglise réceptive. La culture de
I’intelligence va « consister a absorber, (...), ’énorme masse des « matieres » qui
bouffissent les programmes officiels » (A. Clausse, 1975, p. 46). Cette pédagogie
réceptive que Nietzsche nomme « méthode d’enseignement acroamatique » (F.
Nietzsche, 2000, p. 273) est impositive pour la simple raison qu’elle n’invite pas
I’apprenant a agir, mais a réagir par ’absorption mémorative de ce qu’il écoute. Et cela
fait de lui un simple auditeur qui ne fait qu’écouter. Cette inaction effrite la volonté
d’apprendre et camoufle les intéréts de I’apprenant. C’est contre cette pédagogie du
bourrage de 1’école réceptive initiée depuis I’ Académie platonicienne, nourrie aux lettres
des écoles cléricales et celles des professeurs de philosophie que s’inscrit Nietzsche en
nous enseignant les trois taches de 1’éducateur qui sont apprendre a voir, apprendre a

penser, apprendre a parler et a écrire.
1.2. La tache pédagogique de I’éducateur nietzschéen

Contre la pédagogie éducative magistrale censée cultiver la noblesse humaine,
Nietzsche détermine trois devoirs qui constituent la tache de tout éducateur. Ce sont :
apprendre a voir, apprendre a penser, apprendre a parler et a écrire (F. Nietzsche, 2005,
p. 171-172). Le but de ces trois devoirs de 1’éducateur est la culture d’une noblesse
intellectuelle nourrie aux Humanités. Selon son étymologie latine classique
apprehenderee, le verbe apprendre veut dire saisir, concevoir, comprendre. Autrement
dit, apprendre, c’est acquérir la et/ou une connaissance sur quelque chose ou une
personne. A travers ces tiches pédagogiques, 1’éducateur apprend a apprendre. Il enseigne
a l’apprenant, non pas le pourquoi des choses, mais comment elles deviennent. En
apprenant & apprendre a voir, a penser, a parler et a écrire, I’apprenant finit par tracer sa
propre voix par le développement de sa capacité a acquérir la connaissance, en ne se
contentant plus de mémoriser I’enseignement du maitre, mais en développant un
programme qui lui permet d’amasser en mettant ensemble ce qui est enseigné sans

cognitivisme épistémique.

DAGNOGO Baba 132



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

La pédagogie de D’apprentissage est substantiellement différente par son
efficacité active, de celle de la transmission mémorative qui, non seulement est tres
passive, mais aussi ne permet pas a I’étudiant une bonne mémorisation de I’enseignement.
Car, a force d’écouter et noter ce qu’il écoute, son attention, son énergie psychologique
comme cognitive sont absorbées par ces exercices. La prise de notes fait chuter
substantiellement le degré d’attention de 1’apprenant qui finit par se laisser emporter par
un tourbillon d’incompréhension. Les limites de cette méthode acroamatique se trouvent
dans ce qui constitue sa propre nature, a savoir la parole et I’écoute. A cet effet, écrit
Nietzsche « trés souvent I’étudiant écrit en méme temps qu’il écoute. Ce sont les moments
ou il est suspendu au cordon ombilical de I’Université. Il peut choisir ce qu’il va entendre,
il n’a pas besoin de croire ce qu’il entend, il peut fermer ’oreille lorsqu’il ne veut pas

entendre » (F. Nietzsche, 2000, p. 273).

Avec la pédagogie de I’éducateur nietzschéen, I’on passe de la pédagogie de
transmission du savoir par et dans la parole dictée et notée, a celle de la facilitation de
I’apprentissage. L’éducateur n’est plus vu comme un transmetteur de connaissances, mais
plutét comme celui qui facilite I’apprentissage (P. Kemp, R. O’Keefe, 2003). Cette
pédagogie du facilitateur d’apprentissage va consister a ouvrir la voie et/ou la voix a
I’apprenant par I’explicitation des zones d’ombre, au moyen de I’orientation vers d’autres
perspectives scientifiques similaires ou antinomiques, a travers la culture de son sens
critiqgue. Ayant appris ce savoir-faire pédagogique, il devient un architecte qui participe
activement au chantier de sa propre construction epistémique et épistémologique.
Cependant, cette pédagogie nécessite que I’apprenant ait un temps personnel de travail en
dehors des temps de cours. C’est ce temps de travail personnel que Descartes exploite a

travers les voyages tant souhaités par lui.

Avant Nietzsche en effet, la question matricielle de la philosophie qui est celle
du comment et non celle du pourquoi, question qui oriente vers la voie ou le chemin qui
meéne a I’élévation de I’lhomme vers la connaissance et non celle de son élevage, avait
déja été posée par Descartes dans le Discours de la méthode, ainsi que par Kant dans
Qu’est-ce que les Lumieres ?. Contrairement a la question du pourquoi, question qui

invite ontologiquement et théologiquement a racler le fond de I’étre et I’étre du fond, celle

DAGNOGO Baba 133



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

du comment qui, pour Nietzsche, est la plus impérative, indique une voix sans Vvoix
comme celle de ’ame, rentrée en dialogue avec elle-méme. C’est pourquoi, convaincu
par la voix de son ame, Descartes a décidé de se libérer de la psychocratie éducationnelle
de ses précepteurs, lesquels, en soi, selon N. Koffi assurent :

La direction pastorale des ames et des consciences par un travail de désinformation
pour assouvir ses ambitions (...). Le psychocrate, c’est quelqu’un qui se veut
I’éveilleur des consciences en s’instituant comme directeur de conscience des autres.
Or, il faut entendre par la une volonté qui veut diriger, maitriser et dominer la
conscience des autres en les maintenant dans I’enfance ou dans I’immaturité
(Niamkey-Koffi, 2021, p. 94).

En effet, ayant été nourri aux lettres, Descartes pensait que, par leur gouvernementalité
pastorale, ses précepteurs pouvaient lui permettre d’acquérir une connaissance claire et
assurée de tout ce qui est utile a la vie. Malheureusement, le disciple des Jésuites, apreés
avoir achevé ses études au bout desquelles, on a coutume d’étre recu au rang des doctes,
sentait que sa conscience était encore sous la direction pastorale de ses maitres qui, par
leurs pédagogies, ’ont plutdt maintenu dans un état de minorité que Kant, dans une

expression, métaphorique appelle « Gangelwagen » (E. Kant, 1947, p. 46).

Pour sortir de cet état de minorité (Gangelwagen), cette voiturette dans laquelle
les parents placent I’enfant qui apprend a marcher afin qu’il ne trébuche pas pour tomber,
Descartes décide de changer entierement d’opinion en quittant 1’étude des Lettres pour
rechercher d’autres sciences que I’on ne trouve qu’en soi-méme et/ou dans le grand livre
du monde. La lecture de ce grand livre exige que 1’on voyage pour aller voir d’autres
cultures, d’autres peuples avec leurs diverses humeurs et conditions de vie. (R. Descartes,
1973, p. 94-100). Ce savoir devient un processus de dévoilement permettant d’instruire
a nouveau frais ce qui a été pensé et dit sur le dévoilé par le directeur de conscience ou le

livre qui tient lieu d’entendement.

La décision de Descartes de se libérer de la sujétion de ses précepteurs est une
véritable rupture avec [’organon, la méthode, la voie unilatérale d’orientation de ses
précepteurs et par ricochet, une rupture avec toutes les pédagogies du socratisme. Ce
sapere aude (avoir le courage de se servir de son propre entendement) de Descartes lui a

permis de changer entiérement d’opinion non seulement sur lui-méme, mais aussi sur tout

DAGNOGO Baba 134



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

ce qu’il a appris et comment il a appris. Cela nous ouvre la voie de la pédagogique du
voir que Nietzsche prescrira plus tard comme 1'une des trois taches pédagogiques
fondamentales de 1I’éducateur dont vont s’approprier les instruments numériques de
I’intelligence artificielle. Et pour en faire une action éducative adressée non pas seulement

aux érudits, mais a la vie humaine et pour toute la vie.

Ainsi de la pédagogie verticale du magister, ’on passera, dans cette nouvelle ¢re
de la culture de I’écran, a la pédagogie horizontale de I’intelligence artificielle a travers
les ordinateurs portables comme fixes, les téléphones androides dans nos poches et
I’ensemble des technologies qui permettent de relier sans fil plusieurs appareils
informatiques au sein d’un réseau informatique. Cette technologie du lien et du contact
distantiel et virtuel que I’on appelle le Wifi, en plus de nous permettre d’écouter et
d’écrire, va également permettre de transmettre facilement, rapidement et avec efficacité
la connaissance a travers sa capacité de faire voir en exposant I’image de la dictée

magistrale de ’enseignement du magister.

2. De l’intégration de D’intelligence artificielle dans I’éducation a la revolution de
I’école

L’intégration de I’outil numérique dans I’éducation est une innovation qui, comme
toute innovation, provoquera des chamboulements en remettant en cause les anciens
ordres pédagogiques. Elle permettra a I’apprenant de manipuler, d’entreprendre et de faire
des recherches pour approfondir des thématiques proposées par I’enseignant. Cela va
faciliter non seulement la construction du savoir, mais aussi sa transmission (M. Merawa
et B. Mbatchi, 2024, p. 92) ;’d’ou la nécessité de penser avec acuité une méthode
pédagogique qui permettra de conduire ’apprenant sur ce chemin qui meéne a la

connaissance.
2.1. Voir : Pimpérative tache pédagogique de I’éducateur nietzschéen

Depuis 1’Académie de Platon jusqu’aujourd’hui, en passant par les Péres de
I’église et les Modernes, les méthodes pédagogiques ont été marquées par le sceau de
I’écoute. Elles ont permis aux magisters d’enseigner leurs voies a leurs disciples.

Cependant, dans la culture de I’écran, culture qui exige que I’on intégre I’intelligence

DAGNOGO Baba 135



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

artificielle dans le processus éducatif, les enseignements doivent étre plus que des dictées
magistrales que les apprenants doivent écouter pour ensuite noter. Avec 1’utilisation des
instruments numériques comme moyens didactiques, la parole écoutée va étre
accompagnée de la lecture visuelle de la parole devenue image ; d’ou la nécessité
d’apprendre a I’apprenant a voir. Ainsi, I’on passera de la pédagogie de la parole écoutée
a celle du parlé, écouté et vu. Si écouter le maitre permettait de le comprendre, de
connaitre et par voie de conséquence de penser, avec la pédagogie du numérique, certes
I’on continuera d’écouter, mais le voir deviendra une action pédagogique primordiale
dans le processus de construction de la connaissance. Sous la main de 1’homme, la
technologie numérique va lui permettre de stocker les données de connaissance dans des
big data et avec les open big permettant un acces visuel en tout temps et en tout lieu a ces
connaissances devenues des images, il pourra facilement générer de nouveaux champs de
connaissances. C’est ce que I’on appelle 1’éducation horizontale, differente du vertical

style académique des académiciens. D’ou la nécessité pédagogique d’apprendre a voir.

Selon son étymologie latine videre, le verbe voir désigne le fait de penser,
d’imaginer a 1’aide des yeux du corps et de ceux de I’esprit, d’observer, de regarder,
d’examiner afin de discerner ce qui est caché dans les profondeurs secrétes couvertes par
le voile de I’apparaitre du paraitre. C’est en appliquant les yeux de 1’esprit sur I’ensemble
des éléments recueillis par les yeux du corps, que I’on congoit la connaissance. Voir, ¢’est

donc percer-voir, ¢’est-a-dire percer pour voir. Pour voir, il faut donc percevoir.

Pour percevoir, I’on doit d’abord percer, creuser I’apparaitre du paraitre qui rend
obscure la construction éclairée d’une connaissance, d’une idée, d’une pensée et méme
d’une opinion. Alors, apprendre a voir, tiche pédagogique primordiale de 1’éducateur
nietzschéen, permet d’apprécier, de juger, de comprendre, de discerner, de constater,
d’apercevoir, de connaitre en pensant par soi-méme. C’est pourquoi, pour le conférencier
de Bale, ne pas apprendre a voir, est une inaptitude physiologique qui pousse a ne pas
agir; ce qui, pour Nietzsche, est «une disposition maladive, déclin, symptéme
d’épuisement » pousse ’apprenant a ne pas vouloir (F. Nietzsche, 2005, p. 171-172). Par
la pédagogie du voir, I’apprenant apprend a penser sans que son entendement ne soit

maintenu dans une gouvernementalité pastorale, dont ’expression instrumentale est la

DAGNOGO Baba 136



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Gangelwagen. C’est la différence entre I’efficacité de la pédagogie axée sur I’écoute et
celle du voir que Nietzsche enseigne dans le premier discours que Zarathoustra adresse

au peuple.

Pour enseigner le devenir surhomme a I’homme tendu comme un pont au-dessus
d’un abime, Zarathoustra dit : « Je vous enseigne le surhomme. L’homme est quelque
chose qui se doit surmonter. Pour le surmonter que fites vous ? (...). L’homme est une
corde, entre béte et surhomme tendue, - une corde sur un abime (ou il est) dangereux de
passer, dangereux d’étre en chemin, dangereux de se retourner, dangereux de trembler et
de rester sur place ! » (F. Nietzsche, 1978, p. 24). Apres avoir dicté cet enseignement,
Zarathoustra ne constate que I'indifférence du peuple a son enseignement, son
désintéressement, sa déconsideration ou pire, son ignorance. Autrement dit, Nietzsche
nous montre ici les limites de I’enseignement dicté. Lorsque Zarathoustra eut dit ces
paroles, écrit Nietzsche, il considéra de nouveau le peuple et se tut. « Les voici devant
moi, disait-il a son cceur, ils rient ; point ne m’entendent ; ne suis la bouche que veulent
ces oreilles. Faut-il donc que d’abord on leur créve les oreilles pour qu’ils apprennent a
ouir avec les yeux ? (F. Nietzsche, 1978, p. 26). Ouir avec les yeux, pour Nietzsche, ¢’est
entendre avec les yeux, c’est percevoir le son avec les yeux, ¢’est comprendre avec les
yeux. Or, pour comprendre avec les yeux, I’on doit d’abord crever les oreilles. Le verbe
crever, selon sa déefinition lexicale, signifie tuer, détruire, altérer. En demandant de faire
crever les oreilles pour que les yeux puissent bien ouir afin que 1’on puisse apprendre,
Nietzsche, de maniére métaphorique, montre les limites de la parole écoutée a travers
celles des oreilles dans le processus d’apprentissage de la connaissance. Pour illustrer la
pertinence des yeux dans la quéte du savoir, le philosophe a travers Zarathoustra, va
utiliser un autre verbe différent du parler enseigné. C’est montrer. Il invite les yeux a
I’action. En utilisant ce verbe, Zarathoustra va enseigner au peuple le dernier homme en
disant ceci : « Je vous montre le dernier. (...), en ce point I’interrompirent la clameur et
I’envie de la foule. « Donne-nous donc ce dernier homme, Zarathoustra — ainsi criaient-
ils — fais de nous ce dernier homme ! Le surhomme, nous te ’abandonnons ! Et jubilait

tout le peuple et claquait de la langue » (F. Nietzsche, 1978, p. 28).

DAGNOGO Baba 137



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Ce que I’on veut faire ressortir ici, ¢’est la différence entre ces deux méthodes
specifiées par les verbes enseigner et montrer qui expriment, chacun, une forme
d’enseignement de Zarathoustra et non pas les contenus enseignés que sont le surhomme
et le dernier homme. Si le verbe montrer a permis au peuple de comprendre
I’enseignement du dernier homme exprimé par des acclamations et des jubilations,
I’enseignement du surhomme n’a, par contre, pas été cerné ; ce qui explique la déplétion
du peuple, le rejet du surhomme. La réaction du peuple qui recoit ces enseignements est
la parfaite illustration de la primordialité de la vue et des images dans le processus de
construction et de la transmission de la connaissance qu’ont su s’accaparer les
technologies du numérique pour en faire la pointe de leur lance. C’est cette importance
de I’eeil que D. Arasse, en instruisant les ceuvres et enseignements de L. de Vinci, nous
montre lorsqu’il écrit :

La vue est le premier, le meilleur et le plus noble de tous les sens : car perdre la vue, ¢’est
étre privé de la beauté de I’'univers et ressembler a un homme enfermé vivant dans une
sépulture, ou il pourrait vivre et se mouvoir (...). Les lignes que Léonard consacre a
I’éloge de I’eil sont d’un enthousiasme et d’une ferveur rare : « Ne vois-tu pas que I’ceil
embrasse la beauté du monde entier ? Il est le maitre de 1’astronomie, ’auteur de la
cosmographie, le conseiller et le correcteur de tous les arts humains ; il transporte les
hommes dans différentes parties du monde. Il est le principe des mathématiques (...) Il a
déterminé les altitudes et les dimensions des étoiles, a découvert les éléments et leurs
niveaux ; il a permis I’annonce d’événements futurs grace au cours des étoiles; il a
engendré I’architecture, la perspective, la divine peinture (...) Il sert de fenétre au corps
humain, par ou ’ame contemple la beauté du monde et en jouit, acceptant ainsi la prison
du corps qui, sans se mouvoir, ferait son tourment. L’industrie humaine qui doit la
découverte du feu, qui rend a I’ceil ce que les ténebres lui ont d’abord ravi. Il a ajouté a la
nature 1’ornement de I’agriculture et des jardins plaisants. (...) Qu’est-ce qui n’est pas
accompli par ’ceil ? 1l déplace les hommes d’Est en Ouest, a inventé la navigation, et
dépasse la nature dont les ceuvres sont finies, tandis que celles qu’exécutent les mains, a
la commande de I’ceil, sont infinies, comme le démontre le peintre en représentant
fictivement une infinité de formes, d’animaux, herbes, plantes et lieux (D. Arasse, 1997,
p. 260).

Ces éloges de I’ceil de L. de Vinci que nous rapporte Arasse sont une excellente
infirmation de la contention que les platoniciens ont toujours éprouvée a 1’égard du corps.
Ceux-ci sont des invites a investir la source qui permet aux yeux d’étre un véritable organe
de construction de la connaissance et de facilitation de sa transmission, a savoir le

cerveau. Le cerveau est cet organe auquel sont liés tous les autres, notamment les yeux

DAGNOGO Baba 138



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

que les technologies du numérique qui ont su intéresser par la sécrétion hormonale de la
dopamine que stimulent les réalités virtuelles du numérique. Répondre a cette invite, ¢’est
rompre avec la traditionnelle méthode de la théorisation du savoir dont s’est nourrie la
philosophie depuis Parménide et le Timée de Platon. Les théories philosophiques percues
comme une entreprise de contemplation (Anschauung) du monde font du logos la faculté
de mesure, d’analyse, d’interprétation et d’évaluation des phénomenes cosmiques afin de
déterminer leurs dimensions ontologiques. Cet exercice philosophique purement
théorique fait cependant son ancrage dans un autre exercice antérieur purement pratique,
Vécu et intéressé, que nous enseigne 1’origine du concept théorie. C’est la théorie du
jugement des faits et non celle du jugement des valeurs a laquelle nous convie aujourd’hui

la culture de I’écran.
2.2. L’ceil, intéressement et la pédagogie du conditionnement opérant

Depuis le socratisme de Platon jusqu’aux professeurs de philosophie de Iéna, la
culture de la connaissance est restée un champ ou I’on n’¢laborait que des théories
cultivatrices d’Idées, expression abstraite de 1’étre des choses cosmiques ainsi que de
leurs valeurs. Ces théories, avant d’étre ontologiquement contemplatives (Anschauung),
¢taient d’abord des exercices qui consistaient a regarder attentivement les phénomenes
cosmiques sacralisés afin de se laisser absorber par la jouissance que procure cette
observation comme intérét. Car, un ceil bien exercé, « peut voir au travers et identifier les
forces primitives, les instincts, le ceeur méme de la volonté de puissance » (I. Yalom,
2019, p. 382). Alors, observer, c¢’est donc regarder attentivement avec les yeux du corps
afin de se laisser absorber par ce que I’on regarde. Cette absorption prend la forme d’une
extase exaltante générée par une jouissance qui absorbe tous les autres sentiments. Cet
état dans lequel nous plonge la contemplation oculaire est 1’état de béatitude mystico-
religieux, de communion de ’ame avec Dieu, de I’émerveillement, de 1’enivrement
dionysiaque par le sublime. C’est pourquoi, pense J. Habermas « le mot théorie remonte
a des origines religieuses : Théoros, c’était le nom du représentant envoyé aux Jeux
publics par les Cités grecques. Par la théoria, c’est-a-dire en regardant, ce dernier se
perdait dans 1’événement sacral » (J. Habermas, 1993, p. 134). La théorie initialement,

consistait a regarder le spectacle minutieusement organisé des phénoménes naturels afin

DAGNOGO Baba 139



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

de cerner la main invisible qui en serait I’organisateur et comprendre comment il est
organisé. Les disciples du premier des sept Sages de la Gréce antique, en I’occurrence
Thales, recherchaient par 1’observation sensorielle oculaire « derriére le flux apparent des
choses, les principes permanents sur lesquels repose le juste équilibre des divers éléments
dont I’'univers est composé » (J.-P. Vernant, 2012, p. 406).

Alors théoriser, c’est donc regarder. Et I’émerveillement que procure le regard
regardant le spectacle est la récompense procurée aux yeux regardant comme un
intéressement. C’est de cet émerveillement qu’émerge ce qu’Aristote pense étre le
fondement matriciel de la philosophie, a savoir I’étonnement. S’étonner, écrit Vernant, se
dit thaumazein (J.-P. Vernant, 2012, p. 407). Et selon son origine mythique, si thauma
signifie merveilleux, alors s’étonner, c’est émerveiller et/ou s’émerveiller. Ce qui étonne
ict dans cette exposition de 1’origine de 1’action philosophique, c’est I’émerveillement,
I’enivrement, I’ivresse de la jouissance dionysiaque des yeux regardant le merveilleux
sans lequel, I’on ne peut vivre. Il exige du mystére et des ténebres (I. Yalom, 2019, p.
356-363). Que ces regards soient kunicos ou cynique, ils font des yeux :

Les modéles organiques de la philosophie - leur énigme, c’est qu’ils ne voient pas

seulement, mais sont également a méme de se voir en voyant. (...) Une bonne partie de la

réflexion philosophique n’est & proprement parle qu’une réflexion des yeux, une
dialectique des yeux, elle n’est que se voir voir. Il faut pour cela des médias
réfléchissants : miroir, surface d’eau, métaux et autres yeux, a travers lesquels la vision

de la vision devient visible (P. Sloterdijk, 2000, p. 190).

Rendre visible la vision de la vision, c’est ce que savent bien faire les technologies
de I'information et de la communication. Elles sont les miroirs, les surfaces d’eau
réflechissantes de I’ére et de I’aire culturelles numérique qui permettent de se voir en
voyant. Se voir voir n’est-il pas le sens éducatif de 1’expression éducative socratique
« connais-toi toi-méme » ? Ces médias réfléchissants qui permettent aux yeux de voir et
de se voir voir sont les écrans non connectés comme connectés. lls rendent encore plus
visible le plus rapidement et le plus efficacement possible, la vision de la vision selon le
principe de récompense d’intéressement et/ou de désintéressement des yeux avec des
émotions comme la joie, la tristesse, la colére, la peur et le dégolt, a quoi, vont
correspondre des états du corps (A. R. Damasio, 2019, p. 207). Les nouveaux instruments

communicationnels numériques que ’on appelle ici I’écran connecté ou non connecteé,

DAGNOGO Baba 140



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

mobiles comme immobiles, produisent des images que capte la rétine pour les « cheminer
par des neurones via leurs axones et leurs synapses électroniques, jusqu’au cerveau. (...),
dans les cortex visuels fondamentaux, situés a I’arri¢re du cerveau, dans le lobe occipital »
(A. R. Damasio, 2019, p. 141-142). Ces images captées par la rétine sont ensuite
transformées en mots ou idées pour étre renvoyés dans la conscience avant d’étre utilisés
comme parole ou écriture exprimant les émotions, les opinions et les pensées. A cet effet,
écrit A. R. Damasio (2019, p. 152), les « mots que nous utilisons dans notre for intérieur,
avant de parler ou d’écrire une phrase, revétent la forme d’images visuelles ou auditives

dans notre conscience ».

Le cortex visuel qui regoit I’'image de la rétine, est comme une servante au Service
d’un puissant maitre, a savoir le striatum qui lui donne des ordres a exécuter. Et chaque
ordre exécuté génére une récompense en dopamine émise depuis « I’aire tegmentale
ventrale. C’est dans cette zone profonde, véritable source de carburant, qu’est fabriquée
la dopamine » (S. Bohler, 2019, p. 34-35). Si le maitre est content et jouit de plaisirs, cela
voudrait dire que la servante a bien travaillé et, par ricochet, elle doit étre contente et
satisfaite d’avoir bien accompli son travail. Cette satisfaction est une autre forme de
récompense qui motive les cortex et les rétines a redoubler d’effort d’investissement

théorigue. De jouissance a jouissance, I’on sombre dans le fond abyssal de 1’addiction.

L’ivresse enivrante dans laquelle la théoria, percue comme « donner a voir »
comment les choses se passent en les projetant dans un cadre spatial » (J.-P. Vernant,
1996, p. 407), trouve ces sources dans ce processus cervical de récompense en dopamine
du striatum. Si, avec les anciens grecs, le cadre spatial de la théoria était 1’espace
environnemental, dans la culture du numérique, ce cadre est produit par les nouvelles
technologies de communication et d’informations que les apprenants d’aujourd’hui, en
tant que internautes en quéte d’information, visualisent quotidiennement plus que les
connaissances cumulées dans les ceuvres et ouvrages des Humanités. Et la raison motrice
de cette visualisation effrénée est la stimulation de la dopamine qu’enclenche I'usage
démesuré des réseaux sociaux, la nouvelle aune d’évaluation de I’estime de soi et du
regard de ’autre sur soi. Voir et se voir voir avec les instruments informationnels et

communicationnels numériques, stimulent le noyau caudé et le putamen du striatum

DAGNOGO Baba 141



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

cérébral de I’internaute afin qu’ils libérent automatiquement des quantités infinitésimales
de dopamine provoquant ainsi une attirance effrénée des yeux (S. Bohler, 2019, p. 121).
L’on doit donc s’approprier cette attirance axée sur I’intéressement que 1’univers du
numérique cultive, pour la reconvertir en une sorte d’énergie de jouissance investie dans
les investissements épistémiques. La dopamine du striatum devient ainsi le fondement
émotionnel du neuroéducatif dont I’aurore est déja annoncée par les technologies
neuronales. Ce neuroéducatif va permettre de passer de I’éducation du cerveau biologique
dont la durée est au moins de trente années a la production éducative du cerveau
neurotechnologique autrement appelé le cerveau de silicium (L. Alexandre, 2017, p. 40-
41). Un cerveau est éduque par les meilleurs cerveaux biologiques dont les Quotients

Intellectuels (QI) sont égaux ou supérieurs a 160.

Alors, pour ne pas que I’ivresse dionysiaque de la théoria qui, comme une coupe
de nectar attirant mouches et abeilles, ne devienne un psychotrope, I’on doit
impérativement détourner 1’écoulement du fleuve de la dopamine, des renforceurs
primaires (nourriture, sexe, statut social, moindre effort) (S. Bohler, 2019, p. 189) pour
ensuite ’orienter vers la construction, la transmission et la réception de la connaissance.
Par ce drainage ressemblant a la sublimation freudienne de 1’énergique psychosexuelle
vers des actions socialement valorisées, I’on fera de la quéte du savoir, du savoir-étre, du
savoir-faire et du savoir-devenir non plus une activité penible, une activité de coercition,
de punition, mais une activité de jouissance et de réjouissance, une activité de plaisir,
d’enthousiasme et d’admiration qui incite a étudier. Cet exercice de réorientation de la
dopamine nommé « conditionnement opérant » (P. Chance, 1999, p. 433-440) est la
pédagogie du déplacement de la récompense des renforceurs primaires des apprenants
vers les études. La tache du magister va consister a drainer I’écoulement de la dopamine
par le déplacement de la récompense vers I’effort d’investissement dans la culture du
savoir. C’est ainsi que I’on aménera les apprenants a investir autrement le temps
personnel en le transformant en temps de travail personnel dans le but de s’améliorer, de
se perfectionner, de devenir toujours meilleurs par le déploiement de leurs capacités.
C’est ce que M. Bauer (2011, p. 182) appelle, « I’apprentissage centré sur les étudiants »
ou le Student Center Learning. Cette méthode d’apprentissage annoncera, sans le moindre

doute, le crépuscule de « I’extraordinaire incertitude de tout enseignement public qui (...)

DAGNOGO Baba 142



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

s’explique par le fait que, de nos jours, les puissances pédagogiques les plus anciennes et
les plus nouvelles, (...) tiennent plutdt a étre entendues que comprises et veulent par leurs
voix démontrer a tout prix, par leurs cris qu’elles existent encore ou qu’elles existent

déja » (F. Nietzsche, 2015, p. 447).
Conclusion

Le XXI® siécle, avec sa culture de 1’écran, répond avec plus de difficultés a la
pédagogie de la gouvernementalité pastorale des magisters. Le numérique qui est la
substance matricielle de la culture de I’écran, veut libérer les apprenants de la sujétion
des maitres ainsi que de I’embastillement dans les amphithéatres et dans les salles de
classes ou I’enseignement ne sera plus un « monologue érudit d’un promeneur solitaire,
la proie contingente d’un individu, un secret de cabinet bien dissimulé ou un bavardage
inoffensif entre de vieux universitaires et des enfants » (F. Nietzsche, 2000, p. 342). Ce
siecle est le temps du régne de I’intelligence artificielle qui, impérativement doit étre
intégrée comme moyen didactique dans I’éducation. C’est le temps du « dressage brutal
visant a rendre, avec la perte de temps la plus restreinte possible, une masse de jeunes
gens utilisables, exploitables pour le service de I’Etat » (F. Nietzsche, 2005, p. 170) qui
s’impose a nos sociétés d’aujourd’hui comme 1’écorce s’impose a I’arbre. Arracher cette
enveloppe de son arbre, c’est le condamner a sécher donc a mourir. Alors, pour ne pas
que I’avenir de nos établissements d’enseignement ne devienne comme un désert qui
s’accroit, I’on doit, a cette aurore du neuroéducatif, changer de paradigme pédagogique
en intégration des technologies numériques a I’école et par ricochet, adopter le
conditionnement opérant comme moyen méthodologique. C’est au prix de ce changement
que nos établissements d’enseignement écriront leur avenir avec des apprenants qui ne se
conformeront plus a la philosophie des tailleurs qui désirent avoir « le plus grand nombre
possible d’auditeurs (F. Nietzsche, 2000, p. 273), mais plutdt a leur volonté de se Vétir

eux-mémes avec le vétement qu’ils sauront coudre (F. Nietzsche, 1981, p. 176).

DAGNOGO Baba 143



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Références bibliographiques

ALEXANDRE Laurent, 2017, La guerre des intelligences, Paris, JC Lattes.
ARASSE Daniel, 1997, Léonard de Vinci, Paris, Hazan.

BAUER Markus, 2011, Enseigner a [ 'université, Paris, Armand Colin.
BOHLER Sébastien, 2019, Le bug humain, Paris, Robert Laffont.

CHANCE Paul, 1999, « Thordike’s puzzle boxes and the origins of the experimental
analysis of behavior », Journal of the experimental Analysis of Behavio, vol.72, p. 433-
440.

CLAUSSE Arnould, 1975, La relativité éducationnelle, Paris, Nathan.

DAMASIO Rosa Antoine, 2019, L ‘erreur de Descartes, trad. Marcel Blanc, Paris, Odile

Jacob.

DESCARTES René, 1973, Discours de la méthode, précédé de Descartes inutile et

incertain par Jean-Francois Réveil, Paris, LGF.

HABERMAS Jurgen, 1993, La technique et la science comme « idéologie » trad. Jean-

René Ladmiral, Paris, Gallimard.

KANT Emmanuel, 1947, « Qu’est-ce que les Lumiéres ? » La philosophie de I’histoire,
trad. S. Piobetta, Paris, Gottier.

KEMP Philip Robert et O’KEEFE Robert Dereck, 2003, « Improving teaching
effectiveness : some examples from a program for the enhancement of teaching », College
Teaching, vol. 51, p. 111-114.

MERAWA Mohammadou et MBATCHI Bertrand, 2024, Réussir la mise en ceuvre du
systeme LMD dans I’espace CAMES.

NIETZSCHE Friedrich, 2015, Humain, trop humain, trad. A.-M. Desrousseaux et H.
Albert revue par Angele Kremer- Marietti, Paris, LGF.

NIETZSCHE Friedrich, 2005, Le cas Wagner suivi de Crépuscule des idoles, Paris

Gallimard.

DAGNOGO Baba 144



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

NIETZSCHE Friedrich, 2000, « Autour de la naissance de la tragédie », (Euvres, trad.

Jean-Louis Backes, Paris, Gallimard.

NIETZSCHE Friedrich, 2000, « La philosophie a I’époque tragique des Grecs », (Fuvres,

trad. Michel Haar et Marc de Launay, Paris, Gallimard.

NIETZSCHE Friedrich, 2000, « Sur I’avenir de nos établissements d’enseignement »

Euvres, trad. Jean-Louis Backes, Paris, Gallimard.

NIETZSCHE Friedrich, 1981, Opinions et sentences mélées, trad. Henri Albert, Paris,
Bibliotheque Médiations.

NIETZSCHE Friedrich, 1978, Ainsi parlait Zarathoustra, trad. Maurice de Gandillac,

Paris, Gallimard.
NIETZSCHE Friedrich, 1975, Par-dela le bien et le mal, Vervier, Marabout Université.

NIAMKE Koffi Robert, 2021, Philosophie, culture et développement, Paris,

L’Harmattan.
NIAMKE Koffi Robert, 2019, Ecrits politiques, Paris, L’Harmattan.

PAVLOV, 2010, « Conditional reflexes : An investigation of the physiological activity

of the cerebral cortex », Annal of Neuroscience, vol. 17, p. 136-141.
STIEGLER Bernard, 2018, Dans la disruption, Paris, Babel Essai.

SLOTERDIJK Peter, 2000, Critique de la raison cynique, trad. Hans Hildenbrand, Paris,

Christian Bourgeois Editeur.
VERNANT Jean-Pierre, 2012, Mythe et pensée chez les Grecs, Paris, La Découverte

YALOM Irvin, 2019, Et Nietzsche a pleuré, trad. Cléement Baude, Paris, LGF.

DAGNOGO Baba 145



	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025
	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

