ISSN: 2617-0051

www.agathos-uao.net



Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Etudes anciennes
de I’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR)
Métaphysique et Histoire de la Philosophie

Département de Philosophie
UFR Communication et Sociéte
Université Alassane Ouattara
Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire

Contacts teléphoniques
de larevue

(+225) 07 07 66 37 80
(+225) 07 07 75 64 69
(+225) 01 03 68 09 07

Boite Postale

01 BP 468 Bouaké 01

E-mail

Agathos.uao@gmail.com
Site internet

http://www.agathos-uao.net



INDEXATION INTERNATIONALE

Pour toute information sur I’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases
de données ci-apres : Mir@bel et Auré Hal.

Mir@bel :

Mir@bel
**(RE)CUEILLIR
LES SAVOIRS **

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique

Auré Hal :

-

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

FACTEUR D’'IMPACT

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (I$SN)
2617-0051


https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

LIGNE EDITORIALE

Dans sa genese et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute
philosophie est, avant tout, une mise en scéne épistémique aux influences multiples et
variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour ol des personnages
conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue
Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des

savoirs passés, présents et a venir.

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée
antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle
a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre
la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise
a relever les malentendus, denouer les équivoques, revigorer les études philosophiques
et les recherches sur I’Antiquité, a travers un cheminement heuristique clair, et un
questionnement tant erudit que fécond. Agathos vise également a constituer, pour
I’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au

service de la recherche.

Par ailleurs, composante de 1’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la
littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme
grec ancien « agathos », c’est-a-dire « bien », est un adjectif qui traduit I'excellence de
caractéere, la vertu. En cela, larevue Agathos est un espace de coalition entre les pensées
du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie.

Si, dans La Républigue, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos »,
pour définir I'idéal, et si I’exégése de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par «
perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’étre ce lieu de la recherche de
I’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité,
privilégier la quéte de 1’excellence. Elle veut apporter a 1’actualité pensante, 1’appui de

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps.

En définitive, la revue Agathos se veut, a la fois, un instrument de pérennisation

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et



épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs
d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, €thiques et
esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de
faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes
d’intelligibilités arrimées a des sources et ressources théoriques, doctrinales et
conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et

critique.

Le Comité de Rédaction



PROTOCOLE DE REDACTION

La revue Agathos publie des textes inédits en langue francaise. lls doivent parvenir
sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la
parution du numéro concerné. Pour étre publiés, les textes soumis doivent se conformer aux
normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme CAMES
(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos.

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systéeme
CAMES (NORCAMES/LSH)
Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme

CAMES peuvent étre articulées autour de six points fondamentaux.
1. La structure d’un article

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de Iauteur,
Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en frangais, Mots-clés, Abstract, Key
words, Introduction (justification du theme, problématique, hypothéses/objectifs scientifiques,

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques.
2. Les articulations d’un article

A I’exception de I’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les
articulations d’un article doivent étre titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ;
1.1.;1.2.;2.;22.;221.;222.;3.;etc.).

3. Les passages cités

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant
et la citation dépassent trois lignes, il faut aller a la ligne, pour présenter la citation (interligne

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point.
4. Les reférences de citation

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la fagon
suivante :

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur, année de publication,

pages citées) ;



- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur (année de publication,
pages citées).

Exemples :

- Eneffet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est

d’élargir I’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquiére une perspective
multiculturelle et globale (...), d’accroitre le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est
pour I’essenticl occupée du groupe professionnel occidental que 1’on appelle les
mathématiciens.

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son
déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et I’histoire, S. B. Diagne
(1991, p. 2) écrit :

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute maniére, les populations ont toujours su opposer a la

philosophie de I’encadrement et a son volontarisme leurs propres stratégies de comportements.

Celles-1a, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou a tout le moins, dans la créativité

dont fait preuve ce que I’on désigne sous le nom de secteur informel et a qui il faudra donner

I’appellation positive d’économie populaire.

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc
déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit :

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concretement par les
populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation
brutale, chémage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle
et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures
et des comportements humains aux formes de vie imposeées par les technologies étrangeres. (S.
Diakite, 1985, p. 105).

5. Les notes de bas de page

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page.
6. Les références bibliographiques

Ce point comprend, d’une part, les divers ¢léments d’une référence bibliographique ;

et, d’autre part, la maniére dont ils doivent étre présentés.

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM
et Prénom (s) de ’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur,
pages (p.) occupées par I’article dans la revue ou I’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre
d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’'un mémoire ou
d’une these, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone

Editeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la

Vi



revue (pour un article). Au cas ou un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut

préciser, aprés le titre, le nom du traducteur et/ou I’édition (ex : 2™ éd.).

6.2. La présentation des références bibliographiques

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des
noms d’auteur.

Par exemple :

Reéférences bibliographiques

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan.

AUDARD Cathérine, 2009, Qu est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique,
societe, Paris, Gallimard.

BERGER Gaston, 1967, L ’homme moderne et son éducation, Paris, PUF.

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Legons d’une rencontre
»

Diogene, 202, p. 145-151.

DIAKITE Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question
africaine du développement, Paris, L’Harmattan.

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion.

1. Les dispositions typographiques

Elles sont au nombre de trois.
7. Le texte doit étre présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format
A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-apres : haut : 3 cm; bas : 3 cm ; gauche :

3 cm; droite : 3 cm.

8. Le nombre de mots d’un article doit étre compris entre 5 000 et 7 000.

9. Les différents titres doivent étre présentés en gras, sans soulignement.

Vil



EQUIPE EDITORIALE
1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université

Alassane Ouattara

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale,

Université Alassane Ouattara

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale,

Université Alassane Ouattara

Secrétaires de rédaction : Dr KONE Ange Allassane, Maitre-Assistant, Métaphysique et
morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAME Daniel, Maitre-Assistant, Etudes

germaniques, Université Alassane Ouattara

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systéemes et réseaux

distribués, Université Alassane Ouattara

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara

2. COMITE SCIENTIFIQUE

PRESIDENT

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouét Boigny
MEMBRES

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de ’homme, Université
Alassane Ouattara

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. BOA Tiemélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix Houphouét-Boigny

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. DIAGNE Malick, Ethique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop
Prof. DIAKITE Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Université d’Abomey

Vil



Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du francais, Université Alassane Ouattara
Prof. NIAMKE Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-
Boigny

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara

Prof. KONATE Mahamoudou, Ethique et épistémologie, Université Péléforo Gon
Coulibaly

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Prof. KOUAHO BIé Sylvere Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara
Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo

Prof. NSONSISSA Auguste, Epistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de I’éducation, Université de Lomé

3. COMITE DE LECTURE

PRESIDENT

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara
MEMBRES

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. BOA Tiémélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix

Prof. FIE Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de I’art, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Universit¢ d’Abomey

Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Maitre de Conférences, Grammaire et linguistique du francais,
Université Alassane Ouattara

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-Boigny
Prof. KONATE Mahamoudou, Professeur Titulaire, Ethique et épistémologie, Université
Péléforo Gon Coulibaly

Dr MC KOUDOU Landry, Epistémologie, Université Félix Houphouét-Boigny



Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane
Ouattara

Prof. TRAORE Grégoire, Professeur Titulaire, Ethique environnementale, Université

Alassane Ouattara
Prof. YAPO Elise, Epouse ANVILLE, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure
d’Abidjan

Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara

4. COMITE DE REDACTION
PRESIDENT

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane
Ouattara

MEMBRES$S
Dr MC SILUE Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane

OQuattara

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane

Ouattara
Dr MC KONE Amidou, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr YEO Nontonhoua Anne, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Félix
Houphouét-Boigny



SOMMAIRE

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de I’homme : la protection de ’homme
en question, Fatogoma SILUE, ...t it e p.- 1

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,
OIION Y A .o p. 16

3. Platon et rousseau: le recours aux lois sociales comme reméde au pessimisme
anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA ... p- 29

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des
finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ..., p. 47

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modéle pour I’Afrique,
ESSE KOUASSI ROIMEO .....eiiiitiit i e e p. 62

6. Les ambiguités de la laicité : contribution augustinienne a un compromis entre le religieux
et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOL.........ccooiviiiiiiiiiiiininnnn, p. 79

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence méetaphysique et responsabilité civile, Aodji
Eric KOUAKOU. .. .o p. 95

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes
relatifs au phénomene du suicide, Désiré GUI.............ooiiiiiiiiiiii i p. 109

9. La culture de I’écran et ’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique,
Baba DAGNOGO. ... .ttt e p. 127

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et
Bantchin NAPAKOU ...t e e e e e p. 146

11. Phénoménologie d’une digitalité aliénante. Pour une responsabilité accrue de ’homme
dans les prises de décisions juridiques et sociopolitiques, N’gouan Mathieu AGAMAN et
KOUBME Y A . et e e p. 171

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA...................... p. 191

13. Le poro communautaire sénoufo et la modernité : de la difficile conciliation, YEO
YallAMISSA .. ..ot p. 205

Xl



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

PLATON ET ROUSSEAU : LE RECOURS AUX LOIS SOCIALES COMME
REMEDE AU PESSIMISME ANTHROPOLOGIQUE

Bi Gooré Marcellin GALA
Université Alassane Ouattara (Cote d’Ivoire)
marcellin1980@gmail.com

Résumé

Ce texte examine les visions pessimistes de la nature humaine chez Platon et
Rousseau. Platon voit I’homme comme un étre naturellement enclin au désordre, chez qui les
passions perturbent la justice intérieure. Rousseau, au contraire, croit que I’homme nait bon
mais que la société le corrompt. Tous deux estiment que la loi est nécessaire pour regénérer
I’individu et I’organisation sociopolitique. Pour Platon, la loi est une médecine de I’ame qui
guide I’individu vers la vertu, sous I’autorité des philosophes. Rousseau la considere comme
I’expression de la volonté générale, permettant au peuple de rétablir I’ordre et la justice
collective. Dans les deux cas, la loi est percue comme un moyen rationnel de corriger les
défaillances, c’est-a-dire les passions et les limites humaines. Cette réflexion demeure

pertinente pour la citoyennete, la gouvernance et I’éthique publique aujourd’hui.
Mots-clés : Corruption, Ethique publique, Loi, Nature humaine, Régénération

PLATO AND ROUSSEAU : THE USE OF SOCIAL LAWS AS A REMEDY FOR
ANTHROPOLOGICAL PESSIMISM

Abstract

This text examines the pessimistic visions of human nature in Plato and Rousseau.
Plato sees man as a being naturally inclined to disorder, in whom passions disturb internal
justice. Rousseau, on the contrary, believes that man is born good but society corrupts him.
Both believe that the law is necessary to regenerate the individual and the socio-political
organization. For Plato, law is a medicine of the soul that guides the individual towards
virtue, under the authority of philosophers. Rousseau considers it as the expression of the
general will, allowing the people to restore order and collective justice. In both cases, the law

is perceived as a rational means of correcting failures, human passions and limitations. This

Bi Gooré Marcellin GALA 29


http://www.agathos-uao.net/
mailto:marcellin1980@gmail.com

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

reflection remains relevant for citizenship, governance and public ethics today.

Keywords : Corruption, Public ethics, Law, Human nature, Regeneration

Introduction

L ’histoire de la philosophie politique est jalonnée de diagnostics sombres sur la nature
humaine. Des penseurs aussi éloignés dans le temps que Platon et Jean-Jacques Rousseau ont
des idées convergentes sur ce point fondamental : I’homme, livré a lui-méme, tend vers la
corruption, I’injustice et la violence. Loin d’étre un animal vertueux, 1’étre humain est, selon
eux, md par des passions égoistes, un désir de domination ou une volonté de puissance qui,
sans régulation, compromettent toute forme de vie commune harmonieuse. Ce constat
partagé par ces deux auteurs sous des angles différents s’inscrit dans ce qu’on pourrait
appeler un pessimisme anthropologique, c’est-a-dire une défiance vis-a-vis des inclinations
et insuffisances de 1’homme. Platon, dans La Reépublique puis dans Les Lois, comme
Rousseau, dans Du contrat social et dans Emile ou de I’éducation, ne se contentent cependant
pas de constater la déchéance morale de I’homme. Tous deux ¢laborent une réponse
normative a cette décrépitude morale : la loi, non pas comme simple mécanisme de
répression, mais comme fondement d’une régénération morale et politique. Chez Platon, la
loi vise a instituer un ordre juste fondé sur une hiérarchie rationnelle des fonctions sociales
et des vertus. Elle permet de domestiquer les passions, d’éduquer les citoyens et de les insérer
dans une cité harmonieuse, reflet de I’ordre cosmique. Chez Rousseau, la loi, émanant de la
volonté générale, doit permettre la réconciliation entre liberté individuelle et intérét commun.
Loin d’étre une contrainte extérieure, elle constitue 1’expression la plus élevée de la liberté

politique, dans un cadre ou chacun obéit a la reégle qu’il a contribu¢ a formuler.

Dans les deux cas, la loi apparait comme un remeéde contre la déchéance morale de
I’homme, une solution rationnelle et collective & une condition humaine jugée déficiente. Ce
recours a la loi n’est donc pas une solution parmi tant d’autres, mais la clef de votlite d’un
projet politique et philosophique ambitieux : refonder I’humanité sur des bases justes. Il ne

s’agit pas seulement de contenir la violence ou I’égoisme, mais de transformer I’homme par

Bi Gooré Marcellin GALA 30


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

et dans la cité, grace a des institutions solides, orientées vers le bien commun. Dés lors, une
interrogation centrale se pose : peut-on considérer les lois, telles que pensées par Platon et
Rousseau, comme le remede suffisant pour surmonter les insuffisances de I’homme ?
L’analyse de ce probléme central implique les questions subsidiaires suivantes : dans quelle
mesure le diagnostic de Platon et de Rousseau sur la nature humaine se révele-t-il pessimiste
? Comment la loi permet-elle, selon Platon et Rousseau, de transformer les individus et la

société ?

Autant de questions qui permettront d’explorer la puissance normative et
philosophique que ces deux auteurs accordent a la loi sociale face aux failles de I’homme.
Deux approches méthodologiques serviront a examiner la pertinence de ces questions : dans
le premier axe, la méthode critique permettra de mettre en lumiere le diagnostic pessimiste
que Platon et Rousseau portent sur la nature humaine. Dans le second axe, la méthode
analytique servira a montrer que la loi, selon Platon et Rousseau, constitue un outil essentiel

de transformation humaine et politique.
1. Platon et Rousseau : un diagnostic pessimiste de la nature humaine

Le diagnostic pessimiste de la nature humaine traverse la pensée philosophique, mais
sous des formes différentes. Chez Platon, il repose sur une conception I’ame humaine, ou les
désirs et les pulsions dominent le plus souvent la raison, condamnant ’homme a I’injustice
sans I’appui de I’éducation et de la loi. Rousseau, pour sa part, voit dans la société la véritable
cause de la corruption : I’homme naturel, bon et libre, se dégrade au contact des inégalités et
de la compétition sociale. Ainsi, si les deux penseurs s’accordent a constater la propension
de ’homme au mal, ils en divergent quant a 1’origine : la nature chez Platon, et la société

chez Rousseau.

1.1. La corruption naturelle de ’homme selon Platon
Dans la pensée platonicienne, la réflexion sur I’homme se déploie a travers une
appréhension de I’ame humaine qui met en lumiére sa nature foncierement instable et, pour

ainsi dire, corruptible. L’ame, selon lui, n’est pas une réalité homogene ; elle est composée

Bi Gooré Marcellin GALA 31


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

de trois parties que sont la raison, ’ardeur ou la volonté, et le désir ou I’appétit. Cette
tripartition, exposée dans La République, correspond a la hiérarchie d’une cité juste, ou
chaque ordre accomplit son réle spécifique sans empiéter sur celui des autres. Mais
précisément, cette structure est fragile : 1’équilibre interne est constamment menacé par la
puissance du désir, dont la tendance naturelle est de croitre sans mesure. Dans la plupart des
cas, ce sont les désirs matériels et les pulsions qui dominent I’homme, le détournant de la
justice. Le philosophe déplore la faiblesse de I’individu livré a lui-méme, incapable de
discerner le juste du déraisonnable sans direction supérieure. Platon (2011, 1V, 442a) décrit
I’ame humaine comme fonciérement exposée a ce désordre, car « le principe désirant occupe
le plus massivement notre ame et par nature désire insatiablement les biens materiels ». La
corruption se trouve donc enracinée dans la disproportion entre une raison limitée et une

convoitise illimitée.

Cette insatiabilité est la source principale des dérives morales et politiques que Platon
analyse. L’homme livré a lui-méme n’est pas spontanement juste ; il est plutdt entrainé par
ses désirs matériels, toujours portés a s’amplifier et a franchir les bornes de leur I€gitimité.
Dans ce contexte, la justice n’apparait pas comme une disposition naturelle, mais comme un
¢tat d’exception : ce qui prévaut dans I’expérience humaine, c’est I’envahissement de I’ame
par les pulsions. Platon (2011, VI, 518e) exprime cette conviction en affirmant que « I’ame
est contrainte de se mettre au service de la méchanceté, de sorte que plus elle regarde avec
acuité, plus elle commet d’actions mauvaises ». Autrement dit, I’homme est intrinsequement
exposé a la déviation, a I’écart par rapport au juste, non parce qu’il est dépourvu de raison,
mais parce que cette raison est trop faible face a la pression constante des désirs. Ce
pessimisme platonicien se dédouble d’une critique sévere des régimes fondés sur les désirs

populaires.

En effet, la fragilité interne de I’ame se refléte dans la maniére dont Platon congoit
I’évolution des régimes politiques. L’ordre de la cité étant analogue a celui de I’ame, il suit
la méme logique de corruption. Dans le livre VIII de La République, Platon décrit la

succession des régimes comme une dégénérescence progressive, ou chaque étape traduit la

Bi Gooré Marcellin GALA 32


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

domination croissante des appétits sur la raison. Ainsi, la timocratie, dominée par ’honneur,
dégénere en oligarchie, ou I’amour de la richesse prend le dessus ; ’oligarchie, a son tour, se
dissout dans la démocratie, ou les désirs s’émancipent de toute limite ; enfin, la démocratie
elle-méme, livrée a I’excés de liberté, se corrompt en tyrannie. Platon (2011, VIII, 562c¢)
résume ce processus en ces termes : « le désir insatiable de ce bien et la négligence de tout le
reste déstabilisent cette constitution politique et la mettent en situation de recourir
nécessairement a la tyrannie ». La corruption naturelle de 1’homme entraine donc la
corruption des institutions : la faiblesse de I’individu se propage a 1’ordre politique, et la
démesure des désirs engendre ’effondrement du corps social. Il peint la démocratie comme
un régime ou la licence devient reine et mene a la tyrannie. Le mal n’est donc pas tant une

exception qu’une tendance naturelle, si ’homme n’est pas cadré.

Les conséquences de cette corruption, envisagées par Platon, sont multiples. D’un
point de vue moral, I’homme dominé par ses pulsions vit dans la discorde intérieure. Ses
parties constitutives, au lieu d’étre harmonisées, s’opposent et se contrarient, produisant un
état de desordre qui empéche I’accomplissement de la vertu. L’individu injuste est celui dont
« la révolte d’une partie de 1’ame est contre le tout » (Platon, 2011, 1V, 444b). La corruption
de la nature humaine se traduit donc par une forme de déchirement intime, ou la raison n’a
plus de prise et ou les désirs emportent ’homme dans une quéte insatiable d’objets de
satisfaction toujours renouvelés. A ce niveau, ’injustice n’est pas une exception mais la

conséquence naturelle d’'une ame dominée par sa partie la plus instable.

Sur le plan politique, la méme corruption engendre des régimes instables, toujours
exposés a la dérive et a la violence. L’analogie de I’ame et de la cité souligne que la fragilité
anthropologique de ’homme compromet toute organisation sociale durable. L’homme qui
ne parvient pas a se gouverner lui-méme ne peut contribuer a un ordre politique stable. Le
risque est toujours que la liberté des désirs, lorsqu’elle n’est pas contenue, dégénere en
licence, puis en domination arbitraire. D’ou I’idée, récurrente dans La République, que
I’histoire des cités est celle d’une chute, d’une dégradation constante, parce que la nature

humaine elle-méme est portée a la corruption.

Bi Gooré Marcellin GALA 33


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

En définitive, I’analyse platonicienne établit un constat pessimiste : en dehors du
philosophe-roi, I’homme, tel qu’il est constitué, porte en lui une disposition a I’excés et a
I’injustice. C’est dire que la raison, bien que présente, est trop faible pour assurer
spontanément la primauté de la justice. Cette tendance explique aussi bien les désordres
intérieurs de I’individu que les dérives politiques des cités. En ce sens, la corruption est
congue non pas comme une anomalie, mais comme une pente naturelle de I’existence
humaine. Cette faiblesse de I’homme, qui est percue par Platon comme un fait naturel, émane

pour Rousseau de la société.

1.2. Rousseau et la dégénérescence sociale de ’homme

Jean-Jacques Rousseau, dans ses écrits majeurs tels que Emile ou de 1'éducation,
Discours sur [’origine et les fondements de ['inégalité parmi les hommes et Du contrat social,
développe une conception de I’homme profondément marquée par I’idée que ce n’est pas la
nature qui I’a corrompu, mais la société elle-méme qui I’a dénaturé. 1l se démarque nettement
des penseurs qui, a ’instar de Platon ou de Hobbes, situent le mal dans la structure méme de
I’homme ou dans sa tendance intrinseque a la violence. Rousseau, quant a lui, choisit une
voie singuliére : a ses yeux, I’homme naturel est essentiellement libre, indépendant et animé
de deux principes fondamentaux, I’amour de soi et la pitié, qui garantissent a la fois sa survie
et un certain respect instinctif pour ses semblables. 1l affirme que « la pitié est un sentiment
naturel, qui modérant dans chaque individu I’activité de ’amour de soi-méme, concourt a la
conservation mutuelle de toute ’espece » (J.-J. Rousseau, 2018, p. 138). Ainsi, loin d’étre
méchant ou pervers a I’état de nature, ’homme est décrit comme un étre paisible,
relativement indifférent aux autres, mais jamais cruel, parce qu’il n’est pas encore entrainé
dans le tourbillon des comparaisons sociales et de la rivalité. Dans I’Emile ou de [’éducation,
Rousseau (2009, p. 257) réaffirme cette conviction : « L’homme est naturellement bon ; ¢’est
la société qui le déprave ». Cette formule, reprise et commentée par de nombreux philosophes
postérieurs, condense son intuition fondamentale : la corruption n’est pas inscrite dans la

nature humaine, elle nait du tissu social qui altére ce que I’homme a de plus originel.

Bi Gooré Marcellin GALA 34


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Rousseau construit a cette fin une hypothése philosophique : 1’état de nature. Cette
fiction permet de dégager, par contraste, ce que la société a fait subir a I’homme. Dans cet
¢tat hypothétique, ’homme vit seul ou par petits groupes, satisfait ses besoins immédiats, se
nourrit des fruits de la nature et n’a pour horizon que sa conservation. Il ne connait ni les
chaines des conventions sociales, ni les illusions de la gloire, ni la violence institutionnalisée.
Il n’a pas encore développé ce que J.-J. Rousseau (2018, p. 156) appelle « I’amour-propre »,
c’est-a-dire la passion qui pousse ’homme a se comparer aux autres et a rechercher sans
cesse leur approbation. L’homme naturel vit sous ’empire de ’amour de soi, instinct
d’autoconservation tempéré par la piti€. Il est donc en mesure de survivre, d’éviter la cruauté
et de se contenter de ce que la nature lui offre. Cette existence primitive est, aux yeux de
Rousseau, la matrice de la liberté : une liberté simple, fondée sur I’'indépendance, qui n’a pas

besoin de justifications politiques ou juridiques.

Le basculement vers la corruption commence véritablement avec 1’émergence de la
societe. Rousseau en situe le moment symbolique dans I’invention de la propriété privée. La
formule qu’il emploie est restée célebre : « Le premier qui, ayant enclos un terrain, s’avisa
de dire : Ceci est a moi, et trouva des gens assez simples pour le croire, fut le vrai fondateur
de la société civile » (J.-J. Rousseau, 2018, p. 109). Avec cet acte, 1’égalité naturelle est brisée
: se créent les distinctions sociales, I’accumulation des biens, les priviléges, et par conséquent
la jalousie, I’envie, la compétition. Rousseau distingue alors deux formes d’inégalités :
I’inégalité naturelle ou physique, qui résulte des différences de force, d’intelligence ou de
santé, et I’inégalité morale ou politique, « dépendant d’une sorte de conventions, et établie,
ou du moins autorisée, par le consentement des hommes » (J.-J. Rousseau, 2018, p. 131).
Cette seconde inégalité est, pour lui, la véritable source de la dégénérescence humaine, car

elle institue une hiérarchie factice qui nourrit ’orgueil des uns et I’humiliation des autres.

A partir de cette institution de la propriété, la société se complexifie : division du
travail, apparition des arts et des sciences, organisation de la vie politique, mise en place de
lois destinées a protéger les biens des plus forts. Loin de réduire la violence, ces évolutions

attisent les passions sociales. J.-J. Rousseau (2018, p. 156) décrit avec amertume ce passage

Bi Gooré Marcellin GALA 35


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

de ’amour de soi a I’amour-propre : « C’est la raison qui engendre I’amour-propre, et c’est
la réflexion qui le fortifie ; ¢’est elle qui replie I’homme sur lui-méme, le sépare de ce qui le
géne et I’afflige ». Dés lors, chacun cherche a s’¢lever au-dessus des autres, a obtenir plus de
reconnaissance, plus de biens, plus d’honneur. Le lien social ne repose plus sur la solidarité
naturelle de la pitié, mais sur la rivalité, I’envie et la peur. Rousseau (2018, p. 165) ajoute
que « I'inégalité¢ de fortune s’accroissant rapidement avec celle des conditions, les riches
avaient bientdt besoin de lois pour autoriser et protéger leurs possessions ». Les institutions,
loin de corriger les injustices, deviennent I’instrument qui les consacre, transformant I’ordre

politique en une mécanique de domination.

C’est dans ce sens qu’il faut comprendre I’incipit du Contrat social : « L’homme est
né libre, et partout il est dans les fers » (J.-J. Rousseau, 2016, p. 47). Les « fers » ne désignent
pas seulement la contrainte politique exercée par les gouvernants, mais aussi les entraves
morales, sociales et psychologiques qui découlent des inégalités instituées. L’homme,
autrefois autonome, devient esclave de ses passions sociales, prisonnier des conventions,
envieux et compétitif. La liberté naturelle a céde la place a une liberté illusoire, enserrée dans
les nasses du prestige et de ’opinion. J.-J. Rousseau observe avec séverité que les hommes
modernes ne savent plus vivre dans leur peau, mais cherchent toujours a exister dans le regard
d’autrui. Il dénonce cette comédie sociale ou chacun joue un rdle, non pour étre lui-méme,
mais pour paraitre ce qu’il n’est pas. La société ne libére pas I’homme, elle le condamne a
une mascarade permanente ou la sincérité et la simplicité s’effacent au profit de la

dissimulation et de 1’ostentation.

La dégénérescence sociale dont parle Rousseau n’est donc pas seulement politique,
elle est morale et existentielle. Elle altére les sentiments naturels, substitue ’orgueil a la pitié,
la jalousie a I’innocence, ’ambition a la liberté¢. L’homme moderne, loin d’étre libre, vit dans
’aliénation : il est étranger a lui-méme, car il a perdu la simplicité originelle qui le rendait
heureux et indépendant. Sa condition est marquée par une contradiction permanente : il croit

étre maitre de lui, alors qu’il est esclave du regard des autres ; il pense étre civilisé, alors qu’il

Bi Gooré Marcellin GALA 36


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

est corrompu ; il se croit puissant, alors qu’il est prisonnier des fers invisibles du conformisme
et de I’inégalité.

Ce diagnostic établit une forme de pessimisme qui contraste avec celui de Platon.
Chez Platon, la source du désordre est dans la nature méme de I’ame, ou le désir peut
I’emporter sur la raison, si elle n’est pas éduquée ; ’homme a besoin d’une discipline
extérieure pour contenir sa part d’irrationalité. Chez Rousseau, au contraire, la nature est
bonne ou du moins innocente, et ¢’est la société qui pervertit I’homme. Le mal n’est pas dans
I’essence de I’humanité, mais dans la dénaturation que produisent les institutions sociales
mal fondées. L’histoire humaine est I’histoire d’une déchéance, d’une chute progressive
depuis la liberté et la bonté originelles jusqu’a la dépendance, la rivalité¢ et 1’aliénation.
Rousseau invite donc a repenser radicalement les fondements de la société, non pour revenir
a I’état de nature, ce qui est impossible, mais pour comprendre comment la dégenérescence
sociale est née et comment on pourrait en limiter les effets. L’originalité de sa pensée réside

dans ce paradoxe : il est pessimiste quant a I’histoire, mais confiant dans la nature humaine.

En somme, notons que si, comme le montrent Rousseau et bien avant lui Platon,
I’homme est cet étre social marqué par les déficiences relevees, ne faut-il pas alors
s’interroger sur les moyens par lesquels I’on pourrait restaurer la vertu, la liberté et la dignité
perdues ? Plus précisément, la loi, au lieu d’étre I’instrument de la domination et de
I’injustice, ne pourrait-elle pas devenir ’outil privilégié de la régénération humaine et

politique ?

2. La loi comme expédient de régénération humaine et politique

Si la corruption de ’homme apparait inévitable, qu’elle provienne de sa nature,
comme I’affirmait Platon, ou de la société, comme le soutenait Rousseau, il reste a déterminer
quel remeéde pourrait restaurer 1’ordre humain et politique. La loi, loin d’étre une contrainte
extérieure, devient alors I'instrument de cette régénération. Chez Platon, elle se présente
comme une médecine de I’ame, orientée vers le bien et guidée par la raison. Chez Rousseau,

elle se manifeste comme 1’expression de la volonté générale, garantissant a chacun une liberté

Bi Gooré Marcellin GALA 37


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

authentique. Dans les deux cas, elle incarne une force normative destinée a libérer I’homme

de ses passions et a refonder la communauté sur des bases justes.
2.1. La loi : médication de ’Ame chez Platon

Platon, tout au long de son ceuvre, entretient une réflexion sur le réle de la loi dans
’organisation de la cité et dans la formation des 4mes. Si La République privilégiait la figure
du philosophe-roi comme garant de 1’ordre juste, Les Lois, ccuvre tardive et inachevée,
donnent & la loi une place centrale. L’Etranger d’ Athénes y souligne la nécessité des lois pour
les hommes en ces mots : « Il est décidément indispensable aux hommes de se donner des
lois et de vivre conformément a ces lois, sous peine de ne différer en rien, a tous égards, des
bétes les plus sauvages » (Platon, 2011, IX, 874e). Autrement dit, la possession de la loi et
I’attachement a son autorité sont les signes distinctifs des humains. Sans loi, la société des
hommes se confondrait au cadre de vie des animaux, ou les penchants les plus immodérés
ont libre cours. La loi est donc congue non seulement comme un instrument normatif pour
I’organisation de la vie politique, mais aussi comme un Véritable moyen de guérison des

maladies morales qui affectent les hommes.

La loi ne se réduit pas a une regle extérieure imposée a des citoyens passifs, elle est
une médiation entre le bien objectif et les comportements humains, un remede destiné a
orienter I’ame vers sa perfection. C’est pourquoi Platon (2011, IV, 715d) affirme : « La ou
la loi est le maitre de ceux qui détiennent I’autorité, la ou ceux qui détiennent I’autorité sont
les esclaves de la loi, c’est le salut que j’entrevois et avec lui tous les biens que les dieux
accordent aux cités ». Dans ce passage, il renverse la conception classique du pouvoir : ce ne
sont pas les hommes qui doivent dominer par leur autorité personnelle, mais la loi, comprise

comme une raison incarnée, qui doit diriger la cité.

Platon part du fait que I’homme est faillible, dominé par ses passions, souvent
incapable de régler ses conduites par la seule force de la raison. Cela explique « la nécessité
pour des étres humains, donc imparfaits, de se donner des lois, sans quoi ils ne sauraient étre

humains » (L. Mouze, 2016, p. 109). Autrement dit, selon la vision platonicienne, peu

Bi Gooré Marcellin GALA 38


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

d’hommes accedent a I’équilibre intérieur : la plupart vivent dans le désordre de leurs appétits
et succombent aux séductions du plaisir ou aux exces de I’ambition. D’ou la nécessité d’une
instance extérieure qui rappelle a chacun la primauté du bien : cette instance, c’est la loi.
Comme le souligne A. Laks (2000, p. 76), « la loi apparait dans Les Lois comme une raison

objectivée, une rationalité rendue publique, qui supplée a la faiblesse individuelle ».

Dés lors, la loi remplit une fonction éminemment curative. Elle s’adresse a des étres
malades de leurs désirs, incapables de trouver par eux-mémes le juste milieu, et les guide
vers une vie réglée. Elle est un moyen thérapeutique « de redirectionnement de I’ame vers la
rectitude, le droit chemin » (N. T. Kouassi, 2020, p. 179). Platon use souvent de métaphores
médicales : de méme que le médecin soigne le corps par des régimes, des remedes et des
prescriptions, le législateur soigne I’ame par des lois qui rectifient les désordres. Ce
rapprochement avec la médecine est significatif : il ne s’agit pas d’imposer arbitrairement
une contrainte, mais de diagnostiquer des maux et d’apporter un traitement. Comme 1’indique
P. Colrat (2023, p. 252), « si le paradigme medical intéresse la sotériologie platonicienne,
c’est en tant qu’il présente un savoir-pouvoir-salut rationnel et immanent ». En d’autres
termes, comme le médecin soigne le corps grace a une connaissance rigoureuse et une
méthode, le philosophe soigne I’ame en la guidant vers la vertu et la justice, par le biais d’un
pouvoir de connaissance rationnel, sans recours a une force divine extérieure. L’homme, livré
a lui-méme, s’égare dans la démesure ; la loi est 1a pour ramener 1’ordre, comme un régime
de vie destiné a prévenir les excés et a rétablir I’équilibre. Aristote (2014, 292¢) avait donc
raison quand il affirmait : « Il ne faut pas croire que vivre conformément a la constitution soit

pour I’homme un esclavage, c’est en réalité son salut ».

Dans cette perspective, le législateur joue un r6le éminent : il est a la fois un médecin
et un pédagogue. Platon insiste sur 1’idée que le 1égislateur ne doit pas seulement édicter des
regles, mais aussi expliquer leur finalité, persuader les citoyens et les conduire a adhérer
intérieurement a I’ordre qu’il institue. Comme le note L. Brisson et F. Fronterotta (2006, p.
45), « la loi n’est pas seulement une régle coercitive, elle est une parole qui instruit et qui

soigne ». Ainsi comprise, la loi est avant tout un instrument pédagogique. Elle n’a pas pour

Bi Gooré Marcellin GALA 39


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

seul but de régler les rapports de force ou de garantir la sécurité extérieure, mais d’élever

I’homme au meilleur de lui-méme.

C’est pourquoi, selon C. Rogue (2005, p. 165), Platon « s’est forgé la conviction que
le meilleur secours de I’art royal est la loi ». Ainsi, loin de se limiter a organiser la vie
commune, la loi vise directement 1’ame et cherche a transformer 1’individu en I’orientant vers
la justice. Voila pourquoi Platon refuse I’idée d’une démocratie fondée sur la simple volonté
du peuple ; il lui oppose la « nomocratie », le régne de la loi rationnelle, congue en fonction
du bien objectif. Le choix préférentiel de Platon pour le gouvernement de la loi reléve de la
conviction profonde que les passions humaines 1’emportent trés souvent sur la raison. Cette
position le conduit a la conversion a loi et a la foi en I’efficacité de la droite 1égislation. C’est

ce que tente d’exprimer C. Rogue (2005, p. 88) en ces termes :

La conversion de Platon a I’idée de nomocratie résulte d’un renforcement de son
pessimisme anthropologique : ni les gouvernants, ni les gouvernés ne paraissent
pouvoir étre assez vertueux pour que 1’on envisage de se passer du recours d’un
texte écrit qui, lui, ne connaitra jamais les mémes défaillances.

La faillibilité humaine impose donc que les citoyens ne décident et ne se dirigent pas selon
leurs propres désirs. Ils doivent au contraire se soumettre a une norme superieure qui leur
montre la voie de la vertu, des choix judicieux et raisonnables. En faconnant peu a peu les
habitudes, la loi, principe normatif par excellence, pourra transformer I’ame des citoyens et
I’orienter vers le bien et la droite raison. Comme le souligne L. Robin (1968, p. 412), « la loi
est un principe d’éducation continue, qui pénétre toutes les dimensions de I’existence et fait
de la cité un espace d’initiation a la raison ». La comparaison médicale est ici encore
¢clairante : de méme que le médecin prescrit des reégles d’hygiéne qui s’appliquent a la vie
entiére du malade, le législateur platonicien prescrit des regles de vie qui orientent I’ensemble

de la cité.

Mais, contrairement a la médecine du corps, qui vise la santé comme équilibre
biologique, la médecine de I’ame qu’est la loi vise le bien, c’est-a-dire I’harmonisation de
I’ame avec I’ordre rationnel du monde. La loi est ainsi transcendante : elle ne dépend pas de

I’opinion des hommes, mais de I’idée du bien, qui est la norme supréme. Cette transcendance

Bi Gooré Marcellin GALA 40


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

prend une forme politique : la loi devient le reflet de ce bien, incarné dans des prescriptions

concretes qui orientent la cité vers son salut.

Comme on le voit, il apparait que la loi, chez Platon, est a la fois une régle, un discours
et une thérapie. Elle corrige la faiblesse humaine, éduque 1’ame, harmonise les désirs et
oriente vers le bien. J. Romilly (2002, p. 229) dira que «la loi forme les mceurs et le
Iégislateur doit agir en conséquence ». C’est dire que le 1égislateur, loin d’étre un simple
technicien du pouvoir, est un médecin de la cité, un pédagogue qui soigne les passions
collectives par la raison législative. La cité bien ordonnée n’est pas seulement celle ou les
crimes sont punis et les contrats respectés, mais celle ou les &mes sont transformées, élevées

et rendues capables de justice.
2.2. La loi comme expression de la volonté genérale chez Rousseau

Jean-Jacques Rousseau, en s’opposant a I’idée que la corruption de I’homme résulte
de sa nature méme, propose une conception originale de la loi comme instrument de
régénération morale et politique. Puisque c’est la société mal constituée qui dénature
I’homme, il appartient a la société elle-méme, par une refondation radicale, de rendre possible
une vie conforme a la dignité humaine. C’est dans ce cadre que s’inscrit Du contrat social,
ceuvre qui vise a montrer « de quelle maniére on peut trouver une forme d’association qui
défende et protége de toute la force commune la personne et les biens de chaque associé, et
par laquelle chacun s’unissant a tous n’obéisse pourtant qu’a lui-méme et reste aussi libre
qu’auparavant » (J.-J. Rousseau, 2016, p. 62). Cette formulation du probleme est capitale : la
loi ne doit pas aliéner ’homme, mais au contraire lui permettre de retrouver une liberté

véritable en transformant son rapport a lui-méme et aux autres.

Ainsi, Rousseau distingue deux formes de liberté : la liberté naturelle, qui se déploie
dans I’état de nature et se définit comme la faculté illimitée de satisfaire ses désirs, et la
liberté civile, qui nait avec I’institution de la loi commune et se définit comme la participation

a I’autonomie collective. La liberté civile est supérieure a la liberté naturelle parce qu’elle

Bi Gooré Marcellin GALA 41


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

n’est pas ’assouvissement anarchique de désirs concurrents, mais 1’exercice d’une volonté

commune orientée vers le bien.

De ce principe découle I’idée fondamentale de la volonté générale. La loi, dans le
systeme rousseauiste, n’est pas le commandement d’un individu ou d’un groupe, mais
I’expression de cette volonté générale. La loi est donc universelle par essence : elle ne vise
jamais un homme ou un groupe en particulier, mais I’ensemble du corps politique. Comme
I’explique R. Derathé (1950, p. 278), « la loi chez Rousseau n’est pas un compromis entre

forces sociales, mais une norme rationnelle et impersonnelle qui traduit I’intérét commun ».

C’est dans ce sens qu’il faut comprendre la formule devenue emblématique : «
L’obéissance a la loi qu’on s’est prescrite est liberté » (J.-J. Rousseau, 2016, p. 71). Cette
citation consacre 1’originalité de la pensée de Rousseau : loin d’opposer loi et liberté, il les
identifie. Loin d’étre un carcan imposé de I’extérieur, la loi, parce qu’elle est voulue par tous,
est en réalité I’expression de 1’autonomie collective. Pour S. Goyard-Fabre (1987, p. 233), «
les citoyens pactisent et se donnent des lois pour n’avoir point a se donner des maitres. En
obéissant a la loi, ils n’obéissent qu’a eux-mémes ». Pour elle, les hommes sont unis et soumis
a la volontée commune. Il y a donc un lien étroit entre la loi et la liberté. L’individu ne perd
pas sa liberté en obéissant a la loi, car cette loi est sa propre volonté en tant que membre du
souverain. B. Bernardi (2001, p. 312) souligne la radicalité de ce principe : « Rousseau rompt
avec toute conception hétéronome de la loi ; en I’identifiant a ’autonomie, il fonde une liberté

politique qui n’est pas soumission mais auto-institution ».

La loi a donc, chez Rousseau, une fonction profondément éducative et émancipatrice.
Elle transforme les hommes en citoyens, c’est-a-dire qu’elle les arrache a la logique des
passions particuliéres pour les élever a une conscience commune. L’homme naturel, animé
par Pamour de soi et par la pitié, devient dans la société¢ corrompue un étre envieux,
compétitif, esclave de son amour-propre. La loi, en tant qu’expression de la volonté générale,
lui offre la possibilité de se réconcilier avec lui-méme en se reconnaissant dans un ordre
collectif qu’il a lui-méme institué. Ainsi, la loi n’est pas seulement une régle de

fonctionnement politique, mais une école permanente de citoyenneté.

Bi Gooré Marcellin GALA 42


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Aussi, cette dimension pédagogique s’éclaire par le rapprochement avec 1’éducation
développée dans I’Emile. Ainsi, la loi n’est pas une contrainte imposée par un maitre, mais
un cadre qui permet a chacun de découvrir en lui-méme la liberté. « Le plus fort n’est jamais
assez fort pour étre toujours le maitre, s’il ne transforme sa force en droit et I’obéissance en
devoir » (J.-J. Rousseau, 2016, I, 3, p. 50). La loi est précisement cette transformation : elle
convertit la force en droit et I’obéissance en devoir, donnant ainsi une légitimité morale et
rationnelle a ce qui n’était auparavant qu’un rapport de domination. En ce sens, elle s’oppose
radicalement a I’arbitraire, a la faveur personnelle, a la corruption des gouvernants. La loi est

le contraire du privilege : elle est la rationalité impersonnelle du peuple souverain.

En somme, la loi chez Rousseau est une réponse a la dégénerescence sociale de
I’homme. Elle rétablit I'unité la ou régnaient la division et la rivalité, elle fonde une liberté
collective 1a ou triomphait 1’asservissement aux passions, elle institue la justice la ou
prévalaient la force et 1’inégalité. Contrairement a Platon, qui confiait aux lois la tache
d’éduquer les ames en vertu d’un ordre transcendant dirigé par les meilleurs, Rousseau inscrit
la lo1 dans I’autonomie du peuple : elle n’émane pas d’une élite, mais de la collectivité tout
entiere. Quoiqu’il en soit, chez ces deux auteurs, le texte législatif est I’instrument rationnel
et politique capable d’assurer la reformation de I’homme. Comme le résume F. Gregorio
(2011, p. 64), « la politique platonicienne construit un projet radical de transformation de
I’humain, une politique de ’ame a méme de reconfigurer 1’anthropologie. Rousseau adopte
ce projet « chimérique » platonicien ». En d’autres termes, au-dela de la différence de leur
expression, les philosophies platonicienne et rousseauiste visent au fond une régénération de
I’homme par la loi. Ainsi, la loi n’est pas une limitation, mais assure la plus haute forme de
liberté, en ce qu’elle fait coincider I’obéissance et I’autonomie, la morale et la politique,

I’individuel et le collectif.

Bi Gooré Marcellin GALA 43


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Conclusion

A travers leurs diagnostics pessimistes de la condition humaine, qu’il s’agisse du
désordre inhérent a la nature de I’homme selon Platon ou de la corruption introduite par la
société selon Rousseau, ces deux penseurs s’accordent sur I’idée que 1’humanité ne peut étre
sauvée que par I’instauration d’une loi fondée sur la raison. Chez Platon, cette loi doit étre
congue et appliquée par des philosophes éclairés, capables de dépasser leurs intéréts
personnels pour viser 1’éducation des citoyens et le bien commun. Rousseau, pour sa part,
place la source de la légitimité dans la volonté générale, expression d’un peuple souverain
qui se donne a lui-méme ses propres régles. Dans les deux perspectives, la loi n’est pas
seulement une contrainte, mais une force éducative de régénération morale, civique et
politique. En ce sens, K. M. Agbra et A. K. Sanogo (2024, p. 14) ont raison de noter que
« Platon et Rousseau, bien que séparés par des siecles (...), nous offrent ensemble un modéle
d’éducation qui ne serait ni purement autoritaire, ni totalement libertaire, mais fondé sur un
dialogue entre la nature humaine et les exigences sociales ». Autrement dit, la loi sert d’outil
pédagogique par lequel ’homme, fragile et faillible, peut étre réorienté vers un ordre plus
juste. Cette conception souligne que la politique véritable ne peut se réduire a I’exercice du
pouvoir, mais doit toujours étre rapportée a des principes rationnels et éthiques. A ce titre, la
réflexion platonicienne et rousseauiste garde une pertinence vive, notamment dans les débats
contemporains sur la gouvernance démocratique, la citoyenneté active et la nécessité d’une
éthique publique. Elle invite & repenser le role de I’Etat non comme simple gestionnaire, mais

comme gardien du sens et de la cohésion sociale.
Références bibliographiques

AGBRA Kouassi Marcelin et SANOGO Amed Karamoko, 2024, « Les enjeux d’une
éducation croisée entre Platon et Rousseau », Agathos, Revue ivoirienne de Philosophie

antique, n°008, Abidjan, Nouvelles Editions Balafons, p. 66-82.

ARISTOTE, 2014, Les Politiques, trad. Pierre Pellegrin, Paris, Flammarion.

Bi Gooré Marcellin GALA 44


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

BERNARDI Bruno, 2001, La fabrique des concepts : recherches sur [’invention

conceptuelle chez Rousseau, Paris, Honoré Champion.
BRISSON Luc et FRONTEROTTA Francesco, 2006, Lire Platon, Paris, PUF.
COLRAT Paul, 2023, Platon, sauver la cité par la philosophie, Paris, Classiques Garnier.

DERATHE Robert, 1950, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps, Paris,
Vrin.

GOYARD-FABRE Simone, 1987, Philosophie politique, XVle-XXe siécle, Paris, PUF.

GREGORIO Francesco, 2011, « La question du platonisme de Rousseau », Philosophie
antique [En ligne], 11 | 2011, mis en ligne le 01 novembre 2018, consulté le 29 octobre
2025. URL : http:// journals.openedition.org/philosant/993 ; DOI :
https://doi.org/10.4000/philosant.993.

KOUASSI N’Goh Thomas, 2020, « Enjeux d’un rapprochement : Platon et Rousseau, deux
philosophes du droit et de la liberté », Baobab, Revue des sciences de I'imaginaire, arts,
lettres et sciences humaines, Université Félix Houphouét-Boigny et Université Alassane

Ouattara, premier semestre, p. 171-185.
LAKS André, 2000, Introduction aux Lois de Platon, Paris, Vrin.

MOUZE Létitia, 2016, Platon, une philosophie de [’éducation, Paris, Ellipses Edition
Marketing.

PLATON, 2011, « La République », Euvres completes, trad. de Georges Leroux, Paris,
Flammarion, p. 1481-1792.

PLATON, 2011, « Les Lois », (Euvres completes, traduction de Luc Brisson et Jean-Francois

Pradeau, Paris, Flammarion, p. 679-1008.

ROBIN Léon, 1968, Platon, Paris, PUF.

ROGUE Christophe, 2005, D 'une cité [’autre. Essai sur la politique platonicienne, de la

République aux Lois, Paris, Armand Colin.

Bi Gooré Marcellin GALA 45


http://www.agathos-uao.net/

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

ROMILLY De Jacqueline, 2002, La loi dans la pensée grecque, Paris, Les Belles Lettres.
ROUSSEAU Jean-Jacques, 2009, Emile ou de I’éducation, Paris, Flammarion.
ROUSSEAU Jean-Jacques, 2016, Du contrat social, Paris, Flammarion.

ROUSSEAU Jean-Jacques, 2018, Discours sur [’origine et les fondements de [’inégalité
parmi les hommes, Paris, Flammarion.

Bi Gooré Marcellin GALA 46


http://www.agathos-uao.net/

	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025
	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

