
Numéro 009
Octobre 2025



I  

Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Études anciennes 

de l’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR) 

Métaphysique et Histoire de la Philosophie 

Département de Philosophie 

 

UFR Communication et Société  

Université Alassane Ouattara 

Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire 

 

Contacts téléphoniques 

de la revue   

(+225) 07 07 66 37 80 

(+225) 07 07 75 64 69 

(+225) 01 03 68 09 07 

Boîte Postale  

01 BP 468 Bouaké 01  

E-mail  

Agathos.uao@gmail.com 

Site internet  

http://www.agathos-uao.net 
  

 



II  

LIGNE ÉDITORIALE 

Dans sa genèse et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute 

philosophie est, avant tout, une mise en scène épistémique aux influences multiples et 

variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour où des personnages 

conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue 

Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des 

savoirs passés, présents et à venir. 

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée 

antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle 

a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre 

la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise 

à relever les malentendus, dénouer les équivoques, revigorer les études philosophiques 

et les recherches sur l’Antiquité, à travers un cheminement heuristique clair, et un 

questionnement tant érudit que fécond. Agathos vise également à constituer, pour 

l’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au 

service de la recherche. 

Par ailleurs, composante de l’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la 

littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme 

grec ancien « agathos », c’est-à-dire « bien », est un adjectif qui traduit l'excellence de 

caractère, la vertu. En cela, la revue Agathos est un espace de coalition entre les pensées 

du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de 

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie. 

Si, dans La République, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos », 

pour définir l'idéal, et si l’exégèse de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par « 

perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’être ce lieu de la recherche de 

l’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité, 

privilégier la quête de l’excellence. Elle veut apporter à l’actualité pensante, l’appui de 

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps. 

En définitive, la revue Agathos se veut, à la fois, un instrument de pérennisation 

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et 



III  

épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs 

d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, éthiques et 

esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de 

faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes 

d’intelligibilités arrimées à des sources et ressources théoriques, doctrinales et 

conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et 

critique. 

 

 Le Comité de Rédaction 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV  

PROTOCOLE DE RÉDACTION 

La revue Agathos publie des textes inédits en langue française. Ils doivent parvenir 

sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la 

parution du numéro concerné. Pour être publiés, les textes soumis doivent se conformer aux 

normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES 

(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos. 

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES (NORCAMES/LSH) 

Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES peuvent être articulées autour de six points fondamentaux. 

1. La structure d’un article 

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de l’auteur, 

Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en français, Mots-clés, Abstract, Key 

words, Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques. 

2. Les articulations d’un article 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les 

articulations d’un article doivent être titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ; 

1.1. ; 1.2. ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1. ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 

3. Les passages cités 

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant 

et la citation dépassent trois lignes, il faut aller à la ligne, pour présenter la citation (interligne 

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point. 

4. Les références de citation 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 

suivante : 

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur, année de publication, 

pages citées) ; 



V  

- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur (année de publication, 

pages citées). 

Exemples : 

- En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est 

d’élargir l’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquière une perspective 

multiculturelle et globale (…), d’accroître le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est 
pour l’essentiel occupée du groupe professionnel occidental que l’on appelle les 

mathématiciens. 

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son 

déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et l’histoire, S. B. Diagne 

(1991, p. 2) écrit : 

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute manière, les populations ont toujours su opposer à la 
philosophie de l’encadrement et à son volontarisme leurs propres stratégies de comportements. 

Celles-là, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou à tout le moins, dans la créativité 

dont fait preuve ce que l’on désigne sous le nom de secteur informel et à qui il faudra donner 

l’appellation positive d’économie populaire. 

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc 

déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit : 

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concrètement par les 

populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation 
brutale, chômage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle 

et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures 

et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangères. (S. 

Diakité, 1985, p. 105). 

5. Les notes de bas de page 

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives 

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page. 

6. Les références bibliographiques 

Ce point comprend, d’une part, les divers éléments d’une référence bibliographique ; 

et, d’autre part, la manière dont ils doivent être présentés. 

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique 

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM 

et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Éditeur, 

pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre 

d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou 

d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone 

Éditeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 



VI  

revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut 

préciser, après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex : 2ème éd.). 

6.2. La présentation des références bibliographiques 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 

documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des 

noms d’auteur. 

Par exemple : 

Références bibliographiques 

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan. 

AUDARD Cathérine, 2009, Qu’est-ce que le libéralisme ? Éthique, politique, 

société, Paris, Gallimard. 

BERGER Gaston, 1967, L’homme moderne et son éducation, Paris, PUF. 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Leçons d’une rencontre 

», 

Diogène, 202, p. 145-151. 

DIAKITÉ Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question 

africaine du développement, Paris, L’Harmattan. 

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion. 

II. Les dispositions typographiques 

Elles sont au nombre de trois. 

7. Le texte doit être présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format 

A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-après : haut : 3 cm ; bas : 3 cm ; gauche : 

3 cm ; droite : 3 cm. 

8. Le nombre de mots d’un article doit être compris entre 5 000 et 7 000. 

9. Les différents titres doivent être présentés en gras, sans soulignement. 



VII  

ÉQUIPE ÉDITORIALE 

1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS 

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université 

Alassane Ouattara 

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale, 

Université Alassane Ouattara 

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, 

Université Alassane Ouattara 

Secrétaires de rédaction : Dr KONÉ Ange Allassane, Maître-Assistant, Métaphysique et 

morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAMÉ Daniel, Maître-Assistant, Études 

germaniques, Université Alassane Ouattara 

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systèmes et réseaux 

distribués, Université Alassane Ouattara 

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué 

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara 

2. COMITÉ SCIENTIFIQUE  

PRÉSIDENT 

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouët Boigny 

MEMBRES 

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de l’homme, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. DIAGNE Malick, Éthique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop 

Prof. DIAKITÉ Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 



VIII  

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du français, Université Alassane Ouattara 

Prof. NIAMKÉ Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-

Boigny 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Éthique et épistémologie, Université Péléforo Gon 

Coulibaly 

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. KOUAHO Blé Sylvère Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo 

Prof. NSONSISSA Auguste, Épistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi 

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara 

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de l’éducation, Université de Lomé 

3. COMITÉ DE LECTURE 

PRÉSIDENT 

Prof. Aka Landry KOMÉNAN, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

MEMBRES 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix  

Prof. FIÉ Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de l’art, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Maître de Conférences, Grammaire et linguistique du français, 

Université Alassane Ouattara 

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-Boigny  

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Professeur Titulaire, Éthique et épistémologie, Université  

Péléforo Gon Coulibaly 

Dr MC KOUDOU Landry, Épistémologie, Université Félix Houphouët-Boigny  



IX  

Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane 

Ouattara 

Prof. TRAORÉ Grégoire, Professeur Titulaire, Éthique environnementale, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. YAPO Élise, Épouse ANVILLÉ, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure 

d’Abidjan 

Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara 

 

4. COMITÉ DE RÉDACTION 

PRÉSIDENT 

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

MEMBRES 

Dr MC SILUÉ Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane 

Ouattara 

Dr YÉO Nontonhoua Anne, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Félix 

Houphouët-Boigny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



X  

INDEXATION INTERNATIONALE 

Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases 

de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal. 

 

Mir@bel : 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique 

 

Auré Hal : 

 

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526 

 

FACTEUR D’IMPACT 

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025   

   INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)  

   2617-0051 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526


11 

 

 

SOMMAIRE 
 

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de l’homme : la protection de l’homme 

en question, Fatogoma SILUÉ, …………… ……………………………………………………p. 1 

 

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,  

Odilon YAO…………………………………………………………………………….………..p. 16 

 

3. Platon et rousseau : le recours aux lois sociales comme panacée au pessimisme 

anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA …………………………………….……………..p. 29 

 

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des 

finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ………………………………………………………..…..p. 47 

 

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modèle pour l’Afrique, Kouassi 

Roméo ESSE …………………………………………………………………………………….p. 62 

 

6. Les ambiguïtés de la laïcité : contribution augustinienne pour un compromis entre le 

religieux et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI…….……………..p. 79 

 

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji 

Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95 

 

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes 

relatives au phénomène du suicide, Désiré GUI……………………………………….…….p. 109  

 

9. Culture de l’écran et l’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique, 

Baba DAGNOGO………………………………………………………………………………p. 127 

 

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et 

Bantchin NAPAKOU ………………………………………………………………………….p. 146 

 

11. La gouvernance politique à l’ère de l’intelligence artificielle : phénoménologie d’une 

digitalité aliénante, N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO………….…….………..p. 171 

 

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA……………..…..p. 191 

 

13. Le poro communautaire senoufo et la modernité : de la difficile conciliation, Yallamissa 

YEO……………………………………………………………………………………………..p. 205 

 

 
 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  95 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

LE LIBRE ARBITRE CHEZ SPINOZA : ENTRE INNOCENCE 

MÉTAPHYSIQUE ET RESPONSABILITÉ CIVILE 

KOUAKOU Aodji Éric  

Kouakouaodjieric@gmail.com  

Résumé  

La conception spinoziste du libre arbitre rompt avec la tradition philosophique 

classique qui confère à l'homme une capacité d'auto-détermination. Descartes et les 

théologiens voient dans la volonté humaine une faculté souveraine de choisir entre le vrai 

et le faux, le bien et le mal. Chez Spinoza, au contraire, l'idée de volonté libre n'est qu'une 

illusion née de l'ignorance des causes qui déterminent nos actions. En conséquence, 

l'homme est métaphysiquement innocent, car il n'agit jamais librement, mais par 

nécessite. Dès lors, cette innocence métaphysique, qui tient au fait que l’homme agit par 

nécessité selon les lois de la Nature, s’articule avec l’idée d'une responsabilité civile du 

sujet sur le plan politique où la nécessité de préserver la stabilité du corps politique se 

pose avec acuité. Le présent article met en évidence l’existence d’une passerelle entre les 

domaines métaphysique et politique dans le penser spinosiste, et ce, sur le fond d’une 

réinterprétation de la liberté et de la responsabilité civile. 

Mots-clés : Déterminisme, Innocence métaphysique, Libre arbitre, Nécessité, 

Responsabilité civile 

FREE WILL IN SPINOZA : BETWEEN METAPHYSICAL INNOCENCE AND 

CIVIL RESPONSIBILITY 

Abstract 

The Spinozist conception of free will breaks with the classical philosophical 

tradition that attributes to man a capacity for self-determination. Descartes and 

theologians see in human will a sovereign faculty to choose between true and false, good 

and evil. For Spinoza, however, the idea of free will is nothing more than an illusion born 

of ignorance regarding the causes that determine our actions. Consequently, man is 

metaphysically innocent, for he never acts freely, but out of necessity. This metaphysical 

innocence, grounded in the fact that man acts necessarily according to the laws of Nature, 

mailto:Kouakouaodjieric@gmail.com


 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  96 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

is thus articulated with the idea of a civil responsibility of the subject on the political 

level, where the necessity of preserving the stability of the political body becomes a 

pressing issue. This article aims to highlight, the existence of a bridge between the 

metaphysical and the political domains in Spinozist thought, and this, against the 

background of a reinterpretation of freedom and civil responsibility. 

Keywords : Determinism, Metaphysical Innocence, Free will, Necessity, Civil 

responsibility 

Introduction 

L'histoire de la philosophie occidentale a longtemps fait du libre arbitre le 

fondement de la responsabilité morale et juridique. Depuis Saint Augustin jusqu'à R. 

Descartes, et même encore aujourd’hui, l'homme est conçu comme un sujet autonome, 

capable de choisir entre le bien et le mal, en vertu d'une volonté libre.  

C’est contre cette approche classique du libre arbitre que s’insurge Spinoza. En 

effet, pour lui, le libre arbitre n'est qu'une illusion, voire le produit de l’ignorance des 

causes qui nous déterminent.  B. De Spinoza (1954, p.153) affirme que « les hommes, 

donc, se trompent en ce qu’ils pensent être libres ; et cette opinion consiste uniquement 

pour eux à être conscients de leurs actions, et ignorent des causes par lesquelles ils sont 

déterminés ». Selon ce panthéiste, l’homme est un mode de la Nature, agissant 

nécessairement selon des lois déterministes. Cela nous amène à nous interroger de la 

manière suivante : comment l’homme peut-il appréhender sa responsabilité dans une 

philosophie qui nie toute forme de volonté libre, voire le libre arbitre ? De cette question 

centrale découlent les questions subsidiaires suivantes : en quoi la critique spinoziste du 

libre arbitre conduit- elle à concevoir la liberté comme une nécessite ? Dans quelle mesure 

cette liberté conçue comme nécessite révèle-t-elle une forme d’innocence métaphysique 

du sujet humain ? Par ailleurs, cette innocence métaphysique peut-elle néanmoins servir 

de fondement à une responsabilité civile et politique fondée sur la nécessite de préserver 

l’ordre social ?  

La présente réflexion entend déconstruire le narratif classique autour des notions 

du libre arbitre et de la responsabilité civile non sans mettre en relief l’articulation entre 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  97 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

la métaphysique et la politique chez Spinoza. Celle-ci s’opère avec la notion de liberté 

comme nécessité et non comme volonté libre. Ainsi, à l'aide de la méthode analytico-

critique, nous analyserons, d'abord, la critique formulée par Spinoza contre le libre arbitre 

concurremment à sa conception de la liberté comme nécessité. Ensuite, nous montrerons 

que cette approche spinoziste de la liberté laisse transparaître une sorte d'innocence 

métaphysique du sujet. Enfin, nous montrerons que cette innocence métaphysique 

s’accorde avec la responsabilité civile du sujet dans la mesure où celle-ci a trait à la 

nécessité, chez Spinoza, de préserver l’ordre social. 

1. Spinoza et la négation du libre arbitre : une liberté sans choix 

Figure majeure du rationalisme moderne, B. Spinoza a impacté son époque au 

regard de ses prises de position sur des sujets de divers ordres. De ce fait, on pourrait lui 

appliquer l’assertion marxienne suivante : « Les philosophes ne sortent pas des terres 

comme des champignons. Ils sont les fruits de leur peuple dont les énergies les plus 

précieuses et les moins visibles s’expriment dans leur philosophie » (K. Marx, 1963, p. 

17). Dans son œuvre principale, Éthique, B. Spinoza développe une philosophie de la 

nécessité qui rompt radicalement avec les conceptions traditionnelles de la liberté 

humaine. En effet, l’Éthique, fondée sur une méthode géométrique rigoureuse, remet en 

question les illusions anthropocentriques, notamment, l’idée selon laquelle l’homme 

serait un être libre, maître de ses décisions. Mieux, contre cette illusion du libre arbitre, 

Spinoza défend une thèse clivante, mais rigoureusement argumentée : 

Les hommes ne connaissent aucune cause à leurs actions. Car ils disent que les actions 

humaines dépendent de la volonté, mais ce sont des mots, qui ne correspondent à aucune 

idée. Ce qu’est, en effet, la volonté, et comment elle meut le corps, tous l’ignorent (B. De 

Spinoza, 1954, p. 153). 

 

Cette phrase résume, à elle seule, la critique spinoziste du libre arbitre. Loin de disposer 

d’une volonté souveraine, l’homme est un être passif, qui agit par des causes extérieures 

dont il n’a, en général, aucune connaissance. L’idée de liberté, que les philosophies 

classiques conçoivent en termes de pouvoir faire autrement, décider sans y être contraint, 

est donc une fiction fondée sur une perception tronquée de soi. 

Cette critique spinosiste du libre arbitre repose sur un cadre ontologique fort. Dans 

son système, tout est déterminé par la nécessité de la nature divine. Il n’y a pas de rupture 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  98 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

entre Dieu ou la Nature naturante et le monde ou la Nature naturée mais une immanence 

radicale : Dieu est la nature elle-même (Deus sive Natura). Dès lors, les choses, y compris 

les actions humaines ne procèdent pas d’un libre vouloir, mais de l’enchaînement causal 

des modes dans la substance. En ce sens, même Dieu, dans son agir, n’est pas libre au 

sens d’une volonté arbitraire : « Dieu est cause immanente, mais non transitive, de toutes 

choses ». (B. De Spinoza, 1954, p. 153). Il n’agit pas par choix, mais par la nécessité de 

sa nature. Par conséquent, l’homme, en tant que mode fini de cette substance, est 

nécessairement déterminé dans tous ses actes, ses pensées, ses désirs. 

Les implications de cette approche spinoziste du libre arbitre sont assez 

considérables. Elle détruit les fondements de l’anthropologie classique qui faisait de la 

liberté un attribut essentiel de l’homme. L’autonomie de la volonté, défendue par 

Descartes ou par les théologiens chrétiens, se fonde sur l’idée que la conscience humaine 

est capable de suspendre son jugement, de peser et soupeser les raisons ; et de choisir 

librement. Dans la quatrième partie de ses Méditations métaphysiques, R. Descartes, 

(1979, p.143), affirme : 

La volonté ou libre arbitre consiste seulement en ce que nous pouvons faire une chose, ou 

ne la faire pas (c’est-à-dire affirme ou nier, poursuivre ou fuir) ou plutôt seulement en ce 
que, pour affirmer ou nier les choses que l’entendement nous propose, nous agissons en 

telle sorte que nous ne sentons point qu’aucune force extérieure nous y contraigne. 

 

À en croire le gentil homme poitevin, le libre arbitre ne consiste pas seulement à pourvoir 

choisir entre plusieurs actions, mais à agir en ayant conscience que rien ni personne ne 

nous force. Ainsi, notre liberté se mesure à notre sentiment d’agir de manière autonome 

selon notre propre raison. 

Or Spinoza inverse totalement cette perspective : il rejette cette séparation entre 

la volonté comme faculté du jugement et l’entendement comme faculté de conception des 

idées chez Descartes. Pour Spinoza, vouloir et comprendre ne sont qu’une seule et même 

chose, et croire que l’on peut vouloir sans comprendre relève d’un fantasme 

métaphysique : ce que nous appelons « décision » est, en réalité, un effet nécessaire d’un 

réseau de causes antérieures dont nous n’avons pas conscience. L’idée même que l’on 

puisse être la cause première d’une action est absurde. En conséquence, le libre arbitre 

n’est pas un pouvoir réel, mais un effet de l’imagination, c’est-à-dire une connaissance 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  99 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

inadéquate. L’un des exemples les plus marquants du penser spinoziste sur l’illusion du 

libre arbitre est celui de la pierre lancée, évoqué dans une lettre adressée à Schuller. 

Spinoza (2010, p. 319) y propose une analogie saisissante pour l’illustrer : 

Cette pierre croit être parfaitement libre et persévérer dans son mouvement sans nulle autre 

cause que parce qu’elle le veut. Et voilà cette fameuse liberté humaine que tous se vantent 
d’avoir ! Elle consiste uniquement dans le fait que les hommes sont conscients de leurs 

appétits et ignorants de causes par lesquelles ils sont déterminés. C’est ainsi que le bébé 

croit librement appéter le lait, que l’enfant en colère croit vouloir la vengeance, et le 

peureux, la fuite. 

Cette image, à la fois simple et radicale, met en lumière ce que Spinoza considère comme 

l’illusion la plus commune et la plus tenace de l’humanité : croire que nous sommes libres 

parce que nous avons conscience de nos actions, alors même que nous demeurons 

ignorants des innombrables causes extérieures et intérieures qui nous déterminent.  

Aux yeux de B. Spinoza, cette croyance en une volonté souveraine n’est qu’un 

préjugé naturel, nourri par une conscience partielle et confuse de soi. En vérité, l’homme, 

comme tout être de la nature, agit en vertu de causes qui le dépassent, et son sentiment de 

liberté ne fait que traduire son ignorance de ces déterminismes. Ainsi, le libre arbitre est 

une illusion affective née de la conscience des actions, mais non des causes : nous savons 

ce que nous faisons, mais non pourquoi nous le faisons. 

Ce dévoilement de l’illusion du libre arbitre, tel qu’il se manifeste dans l’analogie 

de la pierre consciente, engage une remise en cause plus large des représentations 

traditionnelles de l’homme. Si celui-ci se méprend sur sa liberté, c’est parce qu’il se 

méconnaît fondamentalement lui-même et s’attribue un statut d’exception dans l’ordre du 

réel. Cette erreur anthropologique ne réside pas seulement dans une ignorance des causes 

de l’action, mais aussi dans une conception fausse de la place de l’homme dans la nature. 

Dans l’appendice de l’Éthique I, Spinoza révèle le préjugé selon lequel les hommes 

agissent pour une fin :« Dieu [disent les hommes] a fait toutes choses en vue de l’homme, 

mais il a fait l’homme pour en recevoir un culte » (B. De Spinoza,1954, p.104). L’idée 

que les choses naturelles ont été créées en vue de l’homme, de son utilité ou de son culte 

ne passe pas chez Spinoza. À ce sujet, Spinoza, conteste l’idée même que l’homme puisse 

constituer un règne autonome ou un centre de commandement indépendant au sein de 

l’univers. Comprendre cette erreur, c’est franchir un pas supplémentaire dans la 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  100 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

déconstruction des préjugés humains et amorcer un changement de paradigme 

fondamental : celui par lequel l’homme cesse de se penser comme un être foncièrement 

libre de ses actes. 

Dans la préface de la troisième partie de l’Éthique, Spinoza formule explicitement 

cette idée en affirmant que « l’homme n’est pas un empire dans un empire ». (B. De 

Spinoza, 1954, p.179). Par cette formule, il dénonce la prétention humaine à s’ériger 

comme une exception dans le règne de la nature. Il refuse l’idée selon laquelle l’homme 

obéirait à des lois propres, distinctes de celles du monde naturel. Ce rejet d’un dualisme 

de traitement entre l’homme et la nature conduit à le réintégrer pleinement dans l’ordre 

causal universel. Il ne s’agit plus de penser un sujet libre dans un monde déterminé, mais 

de comprendre que l’homme est lui-même un mode fini d’une substance infinie : Dieu ou 

la Nature. Et qu’à ce titre, il est entièrement soumis aux lois universelles qui régissent 

l’ensemble de la réalité. 

Ce naturalisme radical tranche avec toute forme d’anthropocentrisme. Il ne s’agit 

plus d’expliquer la nature à partir de l’homme, ni même de faire de l’homme la fin ou le 

sommet de la création. L’homme n’est qu’un être parmi d’autres, déterminé par la même 

nécessité que tout ce qui existe. Il ne peut être compris que comme un effet parmi les 

effets de la nature, et sa pensée, son imagination, ses affects, sont eux aussi des produits 

de causes extérieures. La liberté humaine, telle que conçue traditionnellement, s’effondre 

ainsi devant cette démonstration de l’unité de l’ordre naturel. Il devient dès lors 

impossible de fonder une morale sur la volonté libre ou sur une quelconque autonomie de 

la personne. Spinoza ne cherche pas à sauver la liberté en la réduisant, mais à la redéfinir 

en profondeur. 

Mais, face à cette déconstruction, une question demeure : la liberté est-elle encore 

pensable ? Ne sommes-nous pas réduits, selon Spinoza, à n’être que les marionnettes d’un 

enchaînement causal aveugle ? Ce serait là une mauvaise compréhension de sa 

philosophie. Car, pour Spinoza, comprendre que l’on est déterminé, c’est déjà commencer 

à se libérer. La liberté n’est pas un pouvoir d’indifférence, elle n’est pas l’opposé de la 

nécessité : elle est la compréhension de la nécessité. Être libre, ce n’est pas échapper aux 

lois de la nature, mais les connaître et y consentir activement. L’homme libre, écrit 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  101 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Spinoza, est celui qui agit selon la nécessité de sa propre nature, c’est-à-dire de 

développer sa puissance d’agir. 

Ce renversement de la conception classique de la liberté appelle donc une 

redéfinition de l’humanité elle-même. L’homme n’est pas libre parce qu’il échapperait au 

monde, mais parce qu’il s’y inscrit intelligiblement. Il ne devient sujet moral que dans la 

mesure où il comprend ce qui le meut, et peut dès lors transformer la nécessité extérieure 

en expression interne de sa puissance d’agir. La liberté devient ainsi synonyme de 

connaissance, et la servitude, une ignorance. Ainsi, ce que l’exemple de la pierre permet 

d’éclairer, ce n’est pas seulement l’illusion humaine, mais la voie d’une réappropriation 

lucide de soi. En dénonçant le mythe du libre arbitre et l’illusion d’une souveraineté 

humaine détachée de la nature, Spinoza nous invite à penser une liberté immanente, qui 

n’est pas un empire au-dessus de la nécessité, mais une puissance de compréhension dans 

la nécessité même. Dans cette optique, peut-on rendre l’homme responsable de ses actes ? 

Doit-il les assumer ? 

2. Le sujet spinoziste : un être métaphysiquement innocent 

La critique spinoziste du libre arbitre engage une redéfinition radicale de la 

condition humaine, qui débouche sur une anthropologie inédite. En effet, si l’on suit 

Spinoza dans sa démonstration selon laquelle l’homme agit toujours en vertu de causes 

nécessaires, alors la catégorie même de faute morale s’effondre. L’homme ne saurait être 

moralement coupable d’un acte qu’il n’a jamais choisi en toute liberté. Comme l’écrit 

Spinoza dans une formule aussi célèbre que dérangeante : « Personne ne fait le mal en 

tant qu’il le reconnaît comme mal, mais en tant qu’il le conçoit comme un bien ». (B. De 

Spinoza, 1954, p.293). Ce renversement du regard moral repose sur la théorie des affects, 

au cœur de l’anthropologie spinoziste. 

Spinoza soutient que toute action humaine est l’effet d’un désir, lui-même 

déterminé par une cause extérieure. Ce désir, expression de la puissance d’être de 

l’individu (conatus), oriente spontanément l’homme vers ce qu’il juge utile pour lui, 

même si ce jugement est fondé sur une connaissance inadéquate. L’homme, mû par ses 

affects, agit donc par nécessité, sans conscience claire des causes qui l’animent. Dès lors, 

le mal n’est pas une transgression volontaire, mais une conséquence de l’ignorance. 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  102 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Spinoza semble marcher sur les pas de Socrate, dont Platon (2011, p.49) rapportait dans 

le Protagoras ces propos : « Nul n’est méchant volontairement ». Autrement dit, aucun 

être humain ne peut faire le mal de son plein gré, pas même un tyran ou un psychopathe ; 

et si cela arrive, c’est par ignorance du bien.  

La posture spinoziste dans l’Éthique et celle socratique dans le Protagoras 

heurtent la conception théologique traditionnelle du mal comme faute, péché ou rébellion 

contre la loi divine. Dans cette perspective, l’homme dominé par ses passions est avant 

tout un être passif. Il subit les événements et ses propres affects sans les comprendre, ce 

qui le rend incapable de se gouverner. Cette passivité constitue ce que B. De Spinoza 

(1954, p.266) appelle la « servitude ». C’est une aliénation intérieure où l’homme est « 

ballotté, ignorant de soi-même, par des causes extérieures » (Idem). Loin de stigmatiser 

cette condition, Spinoza la décrit comme universelle : nul n’échappe à l’enchaînement 

des causes.  

Toutefois, cette servitude n’est pas absolue ; elle peut être graduellement 

surmontée par l’exercice de la raison. C’est ici qu’intervient une idée fondamentale, bien 

que souvent implicite dans le texte de Spinoza : celle de l’âme comme gardienne 

intérieure, non au sens moral d’un juge intérieur, mais comme puissance rationnelle 

susceptible de comprendre les lois de la nature et de guider l’individu vers une vie plus 

active et autonome. Cette fonction de gardien n’est pas liée à un libre arbitre, mais à la 

capacité de l’Esprit (mens) de passer d’une connaissance confuse à une connaissance 

adéquate des causes. L’âme humaine devient ainsi le lieu d’un combat entre la passivité 

affective et la lucidité rationnelle. En ce sens, l’âme est véritablement « gardienne » non 

pas de la morale, mais de la puissance de l’individu à persévérer dans son être par la 

connaissance car, selon B. De Spinoza (2010, p.224), « la perfection consistait dans le 

fait d’être et l’imperfection dans la privation d’être ».  

La liberté, chez Spinoza, ne réside donc pas dans la possibilité qu’a l’homme de 

choisir arbitrairement entre le bien et le mal, mais dans le fait d’agir selon la nécessité de 

sa propre nature, comprise adéquatement. Cette perspective permet de critiquer 

frontalement une autre célèbre représentation du libre arbitre : la parabole de l’âne de 

Buridan. Cet animal, placé à égale distance entre deux bottes de foin identiques, meurt de 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  103 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

faim, incapable de choisir. Cette hypothèse, destinée à souligner l’absurdité du 

déterminisme total, repose implicitement sur l’idée que la volonté, pour être libre, doit 

être indéterminée. Or Spinoza inverse entièrement cette logique : si l’âne périt, c’est non 

pas faute de liberté, mais manque de connaissance adéquate. Il est déterminé qu’il est 

impuissant parce qu’il pâtit, est déterminé par des causes extérieures confuses, sans 

comprendre ce qui est réellement bon pour lui.  

Chez B. Spinoza, plus un être est déterminé par des causes adéquates, plus il est 

libre. L’âne de Buridan, en tant qu’il est privé de cette compréhension, incarne non pas le 

problème du déterminisme, mais celui de l’indétermination affective et de la faiblesse 

d’esprit, c’est-à-dire de la servitude. La morale ne peut donc plus reposer sur l’idée de 

responsabilité individuelle entendue comme libre capacité de choisir entre le bien et le 

mal. Elle devient, dans le système spinoziste, une éthique des affects, c’est-à-dire une 

science du désir et des causes qui le déterminent. Cette sorte de relativisme moral ne nie 

pas l’existence du mal vécu, mais elle en déplace l’origine : le mal est une expérience 

affective liée à la frustration ou à la diminution de notre puissance d’agir. Il n’est ni 

universel ni objectif, mais relatif à notre point de vue et à notre degré de compréhension. 

C’est pourquoi, B. Spinoza affirme que le salut ne passe pas par la pénitence ou la 

culpabilité, mais par une transformation progressive de notre compréhension de nous-

même. L’âme, en tant que gardienne de cette progression, a pour fonction non de 

condamner mais de conduire à la clarté rationnelle. Loin de condamner l’homme à 

l’absurde paralysie de l’âne de Buridan, la philosophie de Spinoza ouvre la voie à une 

liberté rationnelle, enracinée dans la connaissance de soi et du monde. L’homme n’est 

pas coupable : il est à libérer de son ignorance par l’exercice patient de la raison. 

Si la métaphysique spinoziste tend à innocenter l’homme des actes qu’il commet, 

qu’en est-il de sa situation face au mal sur le plan politico-juridique. Plus précisément, 

l’homme peut-il être moralement et juridiquement responsable de ses actes dès lors que 

Spinoza nie le libre arbitre ? 

 

 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  104 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

3. Spinoza et la responsabilité civile sans libre arbitre 

Quand on parcourt l’œuvre de Spinoza, on saisit l’idée que tous les êtres agissent 

par la seule nécessité de leur nature ou que leurs actions sont, régies, déterminées par les 

seules lois de la Nature. Cela constitue la toile de fond métaphysique à partir de laquelle 

Spinoza développe sa théorie politique. Celle-ci repose sur une distinction fondamentale 

entre la liberté métaphysique et la liberté politique, chacune relevant de contextes 

distincts. Si la première est ancrée dans la connaissance et la compréhension des lois 

naturelles, la seconde, en revanche, se construit dans et par l'institution civile. Et pourtant, 

qu’on soit dans le domaine métaphysique ou politique, « l’homme n’est pas [saisi comme] 

un empire dans un empire » (B. De Spinoza, 1954, p.179).  

Dans ses principaux traités politiques, notamment le Traité théologico-politique 

et le Traité politique, Spinoza élabore une conception politique de la liberté qui se 

distingue nettement de l’approche classique du libre arbitre. Dans le Traité théologico-

politique, le panthéiste explique que le but ultime de l’État n’est pas de contraindre les 

individus ou de les soumettre à un ordre arbitraire, mais de leur offrir un cadre permettant 

à chacun de se perfectionner. B. De Spinoza (2022, p.329) écrit : « La fin de l’État, n’est 

pas de faire passer les hommes de la condition d’être raisonnables à celle de bêtes brutes 

ou d’automates, mais au contraire il est institué pour que leur âme et leur corps 

s’acquittent en sûreté de toutes leurs fonctions, pour qu’eux-mêmes usent d’une Raison 

libre ». 

Ce passage souligne un aspect fondamental de la pensée spinoziste, en 

l’occurrence, le fait que la liberté n’est pas un écueil à la loi, mais une condition de son 

exercice. Contrairement à la conception traditionnelle qui accorde à l’État un statut 

répressif, Spinoza lui attribue plutôt un statut rationnel au sens où il est le garant de la 

sécurité nécessaire à l’épanouissement des individus. La politique se construit 

essentiellement sur les bases de l’édifice de la liberté qui se vit sous une forme 

institutionnelle, c’est-à-dire à travers des lois qui garantissent sa stabilité et sa pérennité.   

L’homme est plus libre dans la société où il vit selon la loi commune, que dans la 

solitude où il n’obéit qu’à lui-même. La liberté politique, dans cette optique, n'est donc 

pas un droit naturel au sens théologique, c’est-à-dire un droit préexistant à la création de 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  105 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

l'État, mais un produit rationnel du pacte social. Ce pacte, pour Spinoza, est une nécessité 

pragmatique plutôt qu'une option philosophique, car il découle de la condition humaine 

qui cherche à échapper au chaos de la nature pour assurer la préservation de soi et de la 

société. En cédant une part de leur droit naturel, les individus n’agissent pas par désir de 

contrainte, mais par nécessité. La construction de l’État repose sur une rationalité 

collective visant à organiser la coexistence pacifique, et non sur un principe de liberté 

individuelle irréductible. L’État civil n’est pas en rupture radicale avec l’état de nature. 

Le passage de la vie passionnelle à la vie rationnelle n’est d’ailleurs pas une évasion hors 

nature d’un être qui s’affranchirait de ses lois. Selon J. Préposiet, (1967, p. 29.), « il ne 

s’agit que du développement des nécessités et des propriétés contenues dans la nature de 

l’homme, être doué de raison et destiné à vivre selon les lois de la Raison, dans une société 

humaine, selon la loi humaine ». 

Le passage d’une liberté naturelle à une liberté politique implique la 

reconnaissance que la liberté individuelle doit s’inscrire dans un cadre où la sécurité et la 

paix sont les garanties essentielles. Ainsi, la démocratie, selon B. Spinoza, demeure le 

régime le plus conforme à la nature humaine, car elle permet à chacun d’exercer sa raison 

et sa capacité de penser sans être entravé par des contraintes extérieures. B. De Spinoza 

(2022, p.327) indique que « dans un État libre, il est loisible à chacun de penser ce qu’il 

veut et de dire ce qu’il pense ». (B. De Spinoza, 2022, p. 327). La démocratie permet 

l’expression libre des idées et des désirs, tout en restant fondée sur des principes rationnels 

qui assurent l’équilibre et la durabilité de la société. La rationalité de la démocratie 

consiste en la séparation des pouvoirs qui favorise l’effectivité de l’égalité et de la liberté ; 

deux valeurs au cœur de la Déclaration universelle des droits de l’homme du 10 décembre 

1948. L’article 1 de ladite Déclaration stipule que « les hommes naissent et demeurent 

libres et eaux en droits ». Une telle approche du régime démocratique est corroborée par 

S. Dion Yodé (2009, p. 8) qui souligne que « le souci d’une politique rationnelle et 

efficace est, bien entendu, d’équilibrer les puissances en sorte que le pouvoir souverain 

ne soit ni trop fort ni trop faible par rapport à la masse ». 

Faire cas du pouvoir en matière politique, c’est également aborder la question de 

la responsabilité de ceux qui le détiennent. À cet effet, l’une des contributions majeures 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  106 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

de Spinoza à la philosophie politique réside dans la dissociation qu’il opère entre la 

morale et le droit. Dans cette perspective, la question de la responsabilité civile est 

envisagée non pas en termes de libre arbitre, mais sous l’angle du fonctionnement d’un 

ordre social rationnel. Autrement dit, le système spinoziste, fondé sur un déterminisme 

individuel, ne conçoit pas l’homme comme un agent totalement libre et responsable au 

sens juridique. L’idée de responsabilité civile est liée à la construction de l’État et à la 

nécessité de réguler les passions humaines pour le bien, non pas par un blâme individuel 

(qui dépend d’un libre arbitre inexistant) ou à la nécessité de juguler les affects nocifs et 

favoriser les affects qui augmentent la puissance d’agir collectivement. 

  En parcourant le Traité politique, on saisit l’idée que les lois ne doivent pas être 

établies selon la vérité métaphysique, mais selon leur utilité sociale, c’est-à-dire selon 

leur capacité à maintenir l’ordre et à assurer la paix civile. (B. De Spinoza, 1954, p. 115) 

affirme que : « le meilleur État, par conséquent, est celui où les hommes vivent dans la 

concorde, et où la législation nationale est protégée contre toute atteinte ». Cette vision 

spinoziste de l’État rejette l’existence d’un libre arbitre individuel, et, de ce fait, la 

culpabilité morale traditionnelle qui repose sur l’idée que l’individu aurait pu choisir 

librement d’agir autrement. Dès lors, il y a lieu de comprendre que la responsabilité civile, 

chez Spinoza, ne se base pas sur la culpabilité morale, mais sur une exigence sociale et 

fonctionnelle : la nécessité de préserver la stabilité du corps politique. Il affirme d’ailleurs 

dans le Traité théologico-politique que « les hommes doivent se soumettre aux lois, non 

parce qu'elles sont justes au sens moral, mais parce qu'elles sont nécessaires pour la 

préservation de l'ordre public ». (B. De Spinoza, 2022, p. 265). Dans cette optique, 

comprendre les lois naturelles devient essentiel. Comme le souligne Sénèque (2017, p. 

9), « seuls nous pouvons comprendre l’ordre de la nature » ; et cette compréhension ne 

signifie pas une domination de la nature ou de nos semblables, mais plutôt un ajustement 

raisonné à l’ordre nécessaire du monde.  

Aujourd’hui, le réchauffement climatique, que les climato-sceptiques considèrent 

comme un canular, suscite inquiétudes et angoisses. L’homme inflige des dégâts à la 

planète au point où la nature se rebelle contre lui. Violer l’ordre de la nature ou agir contre 

l’ordre naturel plutôt que de s’y conformer, c’est enfreindre aux lois sur l’environnement. 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  107 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Pour ce faire, les auteurs doivent répondre de leurs actes devant la loi dont le but est de 

garantir la pérennité de l’ordre social par la sanction pénale. Ici l’idée d’une responsabilité 

civile au sens juridique du terme, c’est-à-dire centrée sur la faute et l’obligation de 

réparation est de mise. Et pourtant, au regard de son approche de la liberté, voire de l’État, 

Spinoza défend l’idée d’une responsabilité sans culpabilité. Ainsi, on ne punit pas un 

individu parce qu'il aurait eu le pouvoir d’agir autrement, mais parce que ses actions 

mettent en péril la stabilité et l’harmonie du corps social. Spinoza ne cherche donc pas à 

rétribuer ou à punir, mais à prévenir les conflits et à organiser la société de manière à 

minimiser les risques de désordre. 

 Cette idée de responsabilité civile, qui repose sur une fonction utilitaire et non 

morale, ouvre la voie à une réinterprétation contemporaine de la responsabilité. Ici 

émerge une forme de justice qui n’est pas fondée sur la faute individuelle, mais sur la 

nécessité de maintenir un ordre stable et fonctionnel. La responsabilité, dans ce contexte, 

devient une obligation sociale qui repose sur des principes de prévoyance et de prudence 

et non sur la réparation de dommages dont l’homme, par ses actions, serait la cause 

principale. Dès lors, on peut bien se demander si le déterminisme de Spinoza ne 

déresponsabilise pas l’homme dans un monde où il est de plus en plus actif.    

Conclusion 

Loin d’abolir toute notion de responsabilité, la philosophie spinoziste en propose 

une reconfiguration radicale fondée non sur la morale ou le libre arbitre, mais sur la 

connaissance des causes et l’idée du vivre-ensemble. Autant Spinoza récuse la notion de 

libre arbitre autant il ne nie pas la liberté, il la réinvente. Celle-ci devient puissance de 

comprendre, et non pouvoir de choisir. Dans cette perspective, l’État ne doit pas être perçu 

comme un appareil répressif, mais un levier d’émancipation rationnelle. Il garantit l’ordre 

nécessaire à la réalisation de la puissance d’agir de chacun. C’est pourquoi la 

responsabilité civile, dans la pensée spinoziste, échappe à toute logique de culpabilisation. 

Elle ne suppose pas un sujet moralement fautif, mais un être inscrit dans une nature régie 

par la nécessité.  Elle n’est pas l’affaire d’une conscience morale isolée, mais le fruit 

d’une raison partagée. Il s’agit donc moins de juger que de comprendre, moins de 

condamner que de construire, moins de culpabiliser que d’organiser. Aussi à l’heure où 



 

KOUAKOU Aodji Éric                                                                                                  108 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

les enjeux planétaires réclament une responsabilité collective lucide, la pensée de Spinoza 

invite à dépasser les réflexes moralisateurs et à repenser la responsabilité en termes 

systémiques. La justice, dès lors, n’est pas vengeance mais régulation ; elle ne repose pas 

sur la liberté de transgresser, mais sur la nécessité de préserver l’équilibre social. 

Si l’homme doit répondre de ses actes, ce n’est pas parce qu’il aurait pu agir 

autrement, mais c’est parce que la société, pour subsister, doit se préserver. C’est là une 

leçon fondamentale pour notre temps, marqué par des crises qui exigent moins la 

recherche de coupables que l’institution d’un ordre rationnel, gage d’un avenir commun. 

C’est à cette sagesse politique que Spinoza nous convie pour conjurer le chaos et fonder 

une société durable. 

Références bibliographiques 

DESCARTES René, 1979, Méditations métaphysiques, Paris, Flammarion. 

DION Simplice Yodé, 2009, « Mathématiques et paix chez Spinoza », Baobab, n°5, p.1-

17. 

MARX Karl, 1963, « La philosophie de l’esprit du temps », Œuvres choisies I, choix de 

Norbert Guterman et Henri Lefèvre, Paris, Gallimard. 

PLATON, 2011, Protagoras, trad. Léon Robin, Paris, Les Échos du Maquis. 

PRÉPOSIET Jean, 1967, Spinoza et la liberté des hommes, Paris, Gallimard. 

SÉNÈQUE, 2017, L’homme apaisé, la colère et la démence, Paris, Éditions Arléa. 

SPINOZA Baruch De, 1954, Éthique, Paris, Gallimard. 

SPINOZA Baruch De, 1954, Traité de l’autorité politique, Paris, Garnier˗Flammarion. 

SPINOZA Baruch De, 1978, Traité politique, Paris, Livre de poche. 

SPINOZA Baruch De, 2002, Traité théologico-politique, Paris, Garnier˗Flammarion. 

SPINOZA Baruch De, 2003, Traité de la réforme de l’entendement, Paris, 

Garnier˗Flammarion. 

SPINOZA Baruch De, 2010, Correspondance, Paris, Garnier˗Flammarion.  


	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES
	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95
	LE LIBRE ARBITRE CHEZ SPINOZA : ENTRE INNOCENCE MÉTAPHYSIQUE ET RESPONSABILITÉ CIVILE
	KOUAKOU Aodji Éric
	Kouakouaodjieric@gmail.com
	Résumé
	2. Le sujet spinoziste : un être métaphysiquement innocent
	La critique spinoziste du libre arbitre engage une redéfinition radicale de la condition humaine, qui débouche sur une anthropologie inédite. En effet, si l’on suit Spinoza dans sa démonstration selon laquelle l’homme agit toujours en vertu de causes ...
	Spinoza soutient que toute action humaine est l’effet d’un désir, lui-même déterminé par une cause extérieure. Ce désir, expression de la puissance d’être de l’individu (conatus), oriente spontanément l’homme vers ce qu’il juge utile pour lui, même si...
	La posture spinoziste dans l’Éthique et celle socratique dans le Protagoras heurtent la conception théologique traditionnelle du mal comme faute, péché ou rébellion contre la loi divine. Dans cette perspective, l’homme dominé par ses passions est avan...
	Toutefois, cette servitude n’est pas absolue ; elle peut être graduellement surmontée par l’exercice de la raison. C’est ici qu’intervient une idée fondamentale, bien que souvent implicite dans le texte de Spinoza : celle de l’âme comme gardienne inté...
	La liberté, chez Spinoza, ne réside donc pas dans la possibilité qu’a l’homme de choisir arbitrairement entre le bien et le mal, mais dans le fait d’agir selon la nécessité de sa propre nature, comprise adéquatement. Cette perspective permet de critiq...
	Chez B. Spinoza, plus un être est déterminé par des causes adéquates, plus il est libre. L’âne de Buridan, en tant qu’il est privé de cette compréhension, incarne non pas le problème du déterminisme, mais celui de l’indétermination affective et de la ...
	Si la métaphysique spinoziste tend à innocenter l’homme des actes qu’il commet, qu’en est-il de sa situation face au mal sur le plan politico-juridique. Plus précisément, l’homme peut-il être moralement et juridiquement responsable de ses actes dès lo...
	3. Spinoza et la responsabilité civile sans libre arbitre



