ISSN: 2617-0051

www.agathos-uao.net



Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Etudes anciennes
de I’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR)
Métaphysique et Histoire de la Philosophie

Département de Philosophie
UFR Communication et Sociéte
Université Alassane Ouattara
Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire

Contacts teléphoniques
de larevue

(+225) 07 07 66 37 80
(+225) 07 07 75 64 69
(+225) 01 03 68 09 07

Boite Postale

01 BP 468 Bouaké 01

E-mail

Agathos.uao@gmail.com
Site internet

http://www.agathos-uao.net



LIGNE EDITORIALE

Dans sa genese et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute
philosophie est, avant tout, une mise en scéne épistémique aux influences multiples et
variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour ol des personnages
conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue
Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des

savoirs passés, présents et a venir.

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée
antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle
a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre
la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise
a relever les malentendus, denouer les équivoques, revigorer les études philosophiques
et les recherches sur I’Antiquité, a travers un cheminement heuristique clair, et un
questionnement tant erudit que fécond. Agathos vise également a constituer, pour
I’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au

service de la recherche.

Par ailleurs, composante de 1’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la
littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme
grec ancien « agathos », c’est-a-dire « bien », est un adjectif qui traduit I'excellence de
caractéere, la vertu. En cela, larevue Agathos est un espace de coalition entre les pensées
du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie.

Si, dans La Républigue, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos »,
pour définir I'idéal, et si I’exégése de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par «
perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’étre ce lieu de la recherche de
I’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité,
privilégier la quéte de 1’excellence. Elle veut apporter a 1’actualité pensante, 1’appui de

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps.

En définitive, la revue Agathos se veut, a la fois, un instrument de pérennisation

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et



épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs
d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, €thiques et
esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de
faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes
d’intelligibilités arrimées a des sources et ressources théoriques, doctrinales et
conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et

critique.

Le Comité de Rédaction



PROTOCOLE DE REDACTION

La revue Agathos publie des textes inédits en langue francaise. lls doivent parvenir
sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la
parution du numéro concerné. Pour étre publiés, les textes soumis doivent se conformer aux
normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme CAMES
(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos.

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme
CAMES (NORCAMES/LSH)
Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme

CAMES peuvent étre articulées autour de six points fondamentaux.
1. La structure d’un article

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de Iauteur,
Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en frangais, Mots-clés, Abstract, Key
words, Introduction (justification du theme, problématique, hypothéses/objectifs scientifiques,

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques.
2. Les articulations d’un article

A I’exception de I’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les
articulations d’un article doivent étre titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ;
1.1.;1.2.;2.;22.;221.;222.;3.;etc.).

3. Les passages cités

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant
et la citation dépassent trois lignes, il faut aller a la ligne, pour présenter la citation (interligne

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point.
4. Les reférences de citation

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la fagon
suivante :

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur, année de publication,

pages citées) ;



- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur (année de publication,
pages citées).

Exemples :

- Eneffet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est

d’élargir I’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquiére une perspective
multiculturelle et globale (...), d’accroitre le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est
pour I’essenticl occupée du groupe professionnel occidental que 1’on appelle les
mathématiciens.

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son
déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et I’histoire, S. B. Diagne
(1991, p. 2) écrit :

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute maniére, les populations ont toujours su opposer a la

philosophie de I’encadrement et a son volontarisme leurs propres stratégies de comportements.

Celles-1a, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou a tout le moins, dans la créativité

dont fait preuve ce que I’on désigne sous le nom de secteur informel et a qui il faudra donner

I’appellation positive d’économie populaire.

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc
déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit :

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concretement par les
populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation
brutale, chémage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle
et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures
et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangeres. (S.
Diakite, 1985, p. 105).

5. Les notes de bas de page

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives

sont numérotées en série continue et présentees en bas de page.
6. Les références bibliographiques

Ce point comprend, d’une part, les divers ¢léments d’une référence bibliographique ;

et, d’autre part, la maniére dont ils doivent étre présentés.

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM
et Prénom (s) de ’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur,
pages (p.) occupées par Iarticle dans la revue ou I’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre
d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’'un mémoire ou
d’une these, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone

Editeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la

\Y



revue (pour un article). Au cas ou un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut

préciser, aprés le titre, le nom du traducteur et/ou I’édition (ex : 2™ éd.).

6.2. La présentation des références bibliographiques

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des
noms d’auteur.

Par exemple :

Reéférences bibliographiques

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan.

AUDARD Cathérine, 2009, Qu est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique,
societe, Paris, Gallimard.

BERGER Gaston, 1967, L ’homme moderne et son éducation, Paris, PUF.

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Legons d’une rencontre
»

Diogene, 202, p. 145-151.

DIAKITE Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question
africaine du développement, Paris, L’Harmattan.

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion.

1. Les dispositions typographiques

Elles sont au nombre de trois.
7. Le texte doit étre présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format
A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-apres : haut : 3 cm; bas : 3 cm ; gauche :

3 cm; droite : 3 cm.

8. Le nombre de mots d’un article doit étre compris entre 5 000 et 7 000.

9. Les différents titres doivent étre présentés en gras, sans soulignement.

\



EQUIPE EDITORIALE
1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université

Alassane Ouattara

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale,

Université Alassane Ouattara

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale,

Université Alassane Ouattara

Secrétaires de rédaction : Dr KONE Ange Allassane, Maitre-Assistant, Métaphysique et
morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAME Daniel, Maitre-Assistant, Etudes

germaniques, Université Alassane Ouattara

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systéemes et réseaux

distribués, Université Alassane Ouattara

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara

2. COMITE SCIENTIFIQUE

PRESIDENT

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouét Boigny
MEMBRES

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de ’homme, Université
Alassane Ouattara

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. BOA Tiemélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix Houphouét-Boigny

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. DIAGNE Malick, Ethique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop
Prof. DIAKITE Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Université d’Abomey

VI



Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du francais, Université Alassane Ouattara
Prof. NIAMKE Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-
Boigny

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara

Prof. KONATE Mahamoudou, Ethique et épistémologie, Université Péléforo Gon
Coulibaly

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Prof. KOUAHO BIé Sylvere Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara
Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo

Prof. NSONSISSA Auguste, Epistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de I’éducation, Université de Lomé

3. COMITE DE LECTURE

PRESIDENT

Prof. Aka Landry KOMENAN, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara
MEMBRES

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. BOA Tiémélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix

Prof. FIE Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de I’art, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Universit¢ d’Abomey

Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Maitre de Conférences, Grammaire et linguistique du francais,
Université Alassane Ouattara

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-Boigny
Prof. KONATE Mahamoudou, Professeur Titulaire, Ethique et épistémologie, Université
Péléforo Gon Coulibaly

Dr MC KOUDOU Landry, Epistémologie, Université Félix Houphouét-Boigny

Vil



Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane
Ouattara

Prof. TRAORE Grégoire, Professeur Titulaire, Ethique environnementale, Université

Alassane Ouattara

Prof. YAPO Elise, Epouse ANVILLE, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure
d’Abidjan

Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara

4. COMITE DE REDACTION

PRESIDENT
Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane
Ouattara

MEMBRES$S
Dr MC SILUE Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane

OQuattara

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane

Quattara

Dr YEO Nontonhoua Anne, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Félix
Houphouét-Boigny



INDEXATION INTERNATIONALE

Pour toute information sur I’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases
de données ci-apres : Mir@bel et Auré Hal.

Mir@bel :

. e
Mir@bel
W (RE)CUEILLIR
LES SAVOIRS **

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique

Auré Hal :

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

FACTEUR D’IMPACT

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (I$SN)
2617-0051


https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

SOMMAIRE

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de I’homme : la protection de ’homme
en question, Fatogoma SILUE, ...t it e p.- 1

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,
OIION Y A .o p. 16

3. Platon et rousseau: le recours aux lois sociales comme panacée au pessimisme
anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA ... p- 29

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des
finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ..., p. 47

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modeéle pour I’Afrique, Kouassi
ROMEO ESSE ..o p. 62

6. Les ambiguités de la laicité : contribution augustinienne pour un compromis entre le
religieux et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOIL........................ p. 79

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence metaphysique et responsabilité civile, Aodji
Eric KOUAKOU. .. .o p. 95

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes
relatives au phénomeéne du suicide, Désiré GUIL..............cooiiiiiiiiiiiiii e, p. 109

9. Culture de I’écran et Pimpératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique,

Babha DAGNOGO. ... .ttt e p. 127
10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et
Bantchin NAPAKOU ...t e e e e e p. 146
11. La gouvernance politique a I’ére de I’intelligence artificielle : phénoménologie d’une
digitalité aliénante, N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO...........coovvviiiininnnnnn. p. 171
12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA...................... p. 191

13. Le poro communautaire senoufo et la modernité : de la difficile conciliation, Yallamissa
Y B O e p. 205

11



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

LE LIBRE ARBITRE CHEZ SPINOZA : ENTRE INNOCENCE
METAPHYSIQUE ET RESPONSABILITE CIVILE

KOUAKOU Aodiji Eric
Kouakouaodjieric@gmail.com

Résumé

La conception spinoziste du libre arbitre rompt avec la tradition philosophique
classique qui confére a I'nomme une capacité d'auto-détermination. Descartes et les
théologiens voient dans la volonté humaine une faculté souveraine de choisir entre le vrai
et le faux, le bien et le mal. Chez Spinoza, au contraire, I'idée de volonté libre n'est qu'une
illusion née de l'ignorance des causes qui determinent nos actions. En conséquence,
I'hnomme est métaphysiquement innocent, car il n'agit jamais librement, mais par
nécessite. Des lors, cette innocence métaphysique, qui tient au fait que I’homme agit par
nécessité selon les lois de la Nature, s’articule avec I’idée d'une responsabilité civile du
sujet sur le plan politique ou la nécessité de préserver la stabilité du corps politique se
pose avec acuité. Le présent article met en évidence I’existence d’une passerelle entre les
domaines métaphysique et politique dans le penser spinosiste, et ce, sur le fond d’une

réinterprétation de la liberté et de la responsabilité civile.

Mots-clés : Déterminisme, Innocence métaphysique, Libre arbitre, Nécessité,

Responsabilité civile

FREE WILL IN SPINOZA : BETWEEN METAPHYSICAL INNOCENCE AND
CIVIL RESPONSIBILITY

Abstract

The Spinozist conception of free will breaks with the classical philosophical
tradition that attributes to man a capacity for self-determination. Descartes and
theologians see in human will a sovereign faculty to choose between true and false, good
and evil. For Spinoza, however, the idea of free will is nothing more than an illusion born
of ignorance regarding the causes that determine our actions. Consequently, man is
metaphysically innocent, for he never acts freely, but out of necessity. This metaphysical

innocence, grounded in the fact that man acts necessarily according to the laws of Nature,

KOUAKOU Aodji Eric 95


mailto:Kouakouaodjieric@gmail.com

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

is thus articulated with the idea of a civil responsibility of the subject on the political
level, where the necessity of preserving the stability of the political body becomes a
pressing issue. This article aims to highlight, the existence of a bridge between the
metaphysical and the political domains in Spinozist thought, and this, against the
background of a reinterpretation of freedom and civil responsibility.

Keywords : Determinism, Metaphysical Innocence, Free will, Necessity, Civil

responsibility
Introduction

L'histoire de la philosophie occidentale a longtemps fait du libre arbitre le
fondement de la responsabilité morale et juridique. Depuis Saint Augustin jusqu'a R.
Descartes, et méme encore aujourd’hui, I'homme est congu comme un sujet autonome,

capable de choisir entre le bien et le mal, en vertu d'une volonté libre.

C’est contre cette approche classique du libre arbitre que s’insurge Spinoza. En
effet, pour lui, le libre arbitre n'est qu'une illusion, voire le produit de I’ignorance des
causes qui nous déterminent. B. De Spinoza (1954, p.153) affirme que « les hommes,
donc, se trompent en ce qu’ils pensent étre libres ; et cette opinion consiste uniquement
pour eux a étre conscients de leurs actions, et ignorent des causes par lesquelles ils sont
déterminés ». Selon ce panthéiste, 'homme est un mode de la Nature, agissant
nécessairement selon des lois déterministes. Cela nous amene a nous interroger de la
maniére suivante : comment ’homme peut-il appréhender sa responsabilité dans une
philosophie qui nie toute forme de volonté libre, voire le libre arbitre ? De cette question
centrale découlent les questions subsidiaires suivantes : en quoi la critique spinoziste du
libre arbitre conduit- elle a concevoir la liberté comme une nécessite ? Dans quelle mesure
cette liberté congue comme nécessite révele-t-elle une forme d’innocence métaphysique
du sujet humain ? Par ailleurs, cette innocence métaphysique peut-elle néanmoins servir
de fondement a une responsabilité civile et politique fondée sur la nécessite de préserver

I’ordre social ?

La présente réflexion entend déconstruire le narratif classique autour des notions

du libre arbitre et de la responsabilité civile non sans mettre en relief I’articulation entre

KOUAKOU Aodiji Eric 96



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

la métaphysique et la politique chez Spinoza. Celle-ci s’opére avec la notion de liberté
comme necessité et non comme volonté libre. Ainsi, & l'aide de la méthode analytico-
critique, nous analyserons, d'abord, la critique formulée par Spinoza contre le libre arbitre
concurremment a sa conception de la liberté comme nécessité. Ensuite, nous montrerons
que cette approche spinoziste de la liberté laisse transparaitre une sorte d'innocence
metaphysique du sujet. Enfin, nous montrerons que cette innocence métaphysique
s’accorde avec la responsabilité civile du sujet dans la mesure ou celle-ci a trait a la

nécessité, chez Spinoza, de préserver I’ordre social.
1. Spinoza et la négation du libre arbitre : une liberté sans choix

Figure majeure du rationalisme moderne, B. Spinoza a impacté son époque au
regard de ses prises de position sur des sujets de divers ordres. De ce fait, on pourrait lui
appliquer I’assertion marxienne suivante : « Les philosophes ne sortent pas des terres
comme des champignons. lls sont les fruits de leur peuple dont les énergies les plus
précieuses et les moins visibles s’expriment dans leur philosophie » (K. Marx, 1963, p.
17). Dans son ceuvre principale, Ethique, B. Spinoza développe une philosophie de la
nécessité qui rompt radicalement avec les conceptions traditionnelles de la liberté
humaine. En effet, I’Ethique, fondée sur une méthode géométrique rigoureuse, remet en
question les illusions anthropocentriques, notamment, 1’idée selon laquelle I’homme
serait un étre libre, maitre de ses décisions. Mieux, contre cette illusion du libre arbitre,
Spinoza défend une thése clivante, mais rigoureusement argumenteée :

Les hommes ne connaissent aucune cause a leurs actions. Car ils disent que les actions
humaines dépendent de la volonté, mais ce sont des mots, qui ne correspondent a aucune
idée. Ce qu’est, en effet, la volonté, et comment elle meut le corps, tous I’ignorent (B. De

Spinoza, 1954, p. 153).
Cette phrase résume, a elle seule, la critique spinoziste du libre arbitre. Loin de disposer
d’une volonté souveraine, I’homme est un étre passif, qui agit par des causes extérieures
dont il n’a, en général, aucune connaissance. L’idée de liberté, que les philosophies
classiques congoivent en termes de pouvoir faire autrement, décider sans y étre contraint,

est donc une fiction fondée sur une perception tronquée de soi.

Cette critique spinosiste du libre arbitre repose sur un cadre ontologique fort. Dans

son systéme, tout est déterminé par la nécessité de la nature divine. Il n’y a pas de rupture

KOUAKOU Aodji Eric 97



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

entre Dieu ou la Nature naturante et le monde ou la Nature naturée mais une immanence
radicale : Dieu est la nature elle-méme (Deus sive Natura). Dés lors, les choses, y compris
les actions humaines ne proceédent pas d’un libre vouloir, mais de ’enchainement causal
des modes dans la substance. En ce sens, méme Dieu, dans son agir, n’est pas libre au
sens d’une volonté arbitraire : « Dieu est cause immanente, mais non transitive, de toutes
choses ». (B. De Spinoza, 1954, p. 153). Il n’agit pas par choix, mais par la nécessité de
sa nature. Par conséquent, ’homme, en tant que mode fini de cette substance, est

nécessairement déterminé dans tous ses actes, ses pensées, ses désirs.

Les implications de cette approche spinoziste du libre arbitre sont assez
considérables. Elle détruit les fondements de I’anthropologie classique qui faisait de la
liberté¢ un attribut essentiel de 1’homme. L’autonomie de la volonté, défendue par
Descartes ou par les théologiens chrétiens, se fonde sur 1’idée que la conscience humaine
est capable de suspendre son jugement, de peser et soupeser les raisons ; et de choisir
librement. Dans la quatrieme partie de ses Méditations métaphysiques, R. Descartes,
(1979, p.143), affirme :

La volonté ou libre arbitre consiste seulement en ce que nous pouvons faire une chose, ou
ne la faire pas (c’est-a-dire affirme ou nier, poursuivre ou fuir) ou plutdt seulement en ce
que, pour affirmer ou nier les choses que I’entendement nNous propose, NOUS agissons en
telle sorte que nous ne sentons point qu’aucune force extérieure nous y contraigne.

A en croire le gentil homme poitevin, le libre arbitre ne consiste pas seulement & pourvoir
choisir entre plusieurs actions, mais a agir en ayant conscience que rien ni personne ne
nous force. Ainsi, notre liberté se mesure a notre sentiment d’agir de maniére autonome

selon notre propre raison.

Or Spinoza inverse totalement cette perspective : il rejette cette séparation entre
la volonté comme faculté du jugement et I’entendement comme faculté de conception des
idées chez Descartes. Pour Spinoza, vouloir et comprendre ne sont qu’une seule et méme
chose, et croire que 1’on peut vouloir sans comprendre reléve d’un fantasme
métaphysique : ce que nous appelons « décision » est, en réalité, un effet nécessaire d’un
réseau de causes antérieures dont nous n’avons pas conscience. L’idée méme que 1’on
puisse étre la cause premiére d’une action est absurde. En conséquence, le libre arbitre

n’est pas un pouvoir réel, mais un effet de I’imagination, c’est-a-dire une connaissance

KOUAKOU Aodji Eric 98



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

inadéquate. L’un des exemples les plus marquants du penser spinoziste sur I’illusion du
libre arbitre est celui de la pierre lancée, évoqué dans une lettre adressée a Schuller.
Spinoza (2010, p. 319) y propose une analogie saisissante pour I’illustrer :

Cette pierre croit étre parfaitement libre et persévérer dans son mouvement sans nulle autre
cause que parce qu’elle le veut. Et voila cette fameuse liberté humaine que tous se vantent
d’avoir ! Elle consiste uniquement dans le fait que les hommes sont conscients de leurs
appétits et ignorants de causes par lesquelles ils sont déterminés. C’est ainsi que le bébé
croit librement appéter le lait, que ’enfant en colére croit vouloir la vengeance, et le
peureux, la fuite.

Cette image, a la fois simple et radicale, met en lumiére ce que Spinoza considere comme
I’illusion la plus commune et la plus tenace de ’humanité : croire que nous sommes libres
parce que nous avons conscience de nos actions, alors méme que nous demeurons

ignorants des innombrables causes extérieures et intérieures qui nous déterminent.

Aux yeux de B. Spinoza, cette croyance en une volonté souveraine n’est qu’un
préjugeé naturel, nourri par une conscience partielle et confuse de soi. En veérité, I’homme,
comme tout étre de la nature, agit en vertu de causes qui le dépassent, et son sentiment de
liberté ne fait que traduire son ignorance de ces determinismes. Ainsi, le libre arbitre est
une illusion affective née de la conscience des actions, mais non des causes : nous savons

ce gque nous faisons, mais non pourquoi nous le faisons.

Ce dévoilement de I’illusion du libre arbitre, tel qu’il se manifeste dans I’analogie
de la pierre consciente, engage une remise en cause plus large des représentations
traditionnelles de I’homme. Si celui-ci se méprend sur sa liberté, c’est parce qu’il se
méconnait fondamentalement lui-méme et s’attribue un statut d’exception dans 1’ordre du
réel. Cette erreur anthropologique ne réside pas seulement dans une ignorance des causes
de I’action, mais aussi dans une conception fausse de la place de I’homme dans la nature.
Dans 1’appendice de I’Ethique |, Spinoza révéle le préjugé selon lequel les hommes
agissent pour une fin :« Dieu [disent les hommes] a fait toutes choses en vue de ’homme,
mais il a fait ’homme pour en recevoir un culte » (B. De Spinoza,1954, p.104). L’idée
que les choses naturelles ont été créées en vue de I’homme, de son utilité ou de son culte
ne passe pas chez Spinoza. A ce sujet, Spinoza, conteste I’idée méme que 1’homme puisse
constituer un régne autonome ou un centre de commandement indépendant au sein de

I’univers. Comprendre cette erreur, c’est franchir un pas supplémentaire dans la

KOUAKOU Aodji Eric 99



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

déconstruction des préjugés humains et amorcer un changement de paradigme
fondamental : celui par lequel I’homme cesse de se penser comme un étre foncierement

libre de ses actes.

Dans la préface de la troisiéme partie de [’Ethique, Spinoza formule explicitement
cette idée en affirmant que « ’homme n’est pas un empire dans un empire ». (B. De
Spinoza, 1954, p.179). Par cette formule, il dénonce la prétention humaine a s’ériger
comme une exception dans le regne de la nature. Il refuse I’'idée selon laquelle I’homme
obéirait a des lois propres, distinctes de celles du monde naturel. Ce rejet d’un dualisme
de traitement entre ’homme et la nature conduit a le réintégrer pleinement dans I’ordre
causal universel. Il ne s’agit plus de penser un sujet libre dans un monde déterminé, mais
de comprendre que I’homme est lui-méme un mode fini d’une substance infinie : Dieu ou
la Nature. Et qu’a ce titre, il est entierement soumis aux lois universelles qui régissent

I’ensemble de la réalité.

Ce naturalisme radical tranche avec toute forme d’anthropocentrisme. Il ne s’agit
plus d’expliquer la nature a partir de I’homme, ni méme de faire de ’homme la fin ou le
sommet de la création. L’homme n’est qu’un étre parmi d’autres, déterminé par la méme
nécessité que tout ce qui existe. 1l ne peut étre compris que comme un effet parmi les
effets de la nature, et sa pensée, son imagination, ses affects, sont eux aussi des produits
de causes extérieures. La libert¢ humaine, telle que congue traditionnellement, s’effondre
ainsi devant cette démonstration de 1’unité de l’ordre naturel. Il devient dés lors
impossible de fonder une morale sur la volonté libre ou sur une quelconque autonomie de
la personne. Spinoza ne cherche pas a sauver la liberté en la réduisant, mais a la redéfinir

en profondeur.

Mais, face a cette déconstruction, une question demeure : la liberté est-elle encore
pensable ? Ne sommes-nous pas réduits, selon Spinoza, a n’étre que les marionnettes d’un
enchainement causal aveugle ? Ce serait la une mauvaise compréhension de sa
philosophie. Car, pour Spinoza, comprendre que 1’on est déterminé, ¢’est déja commencer
a se libérer. La liberté n’est pas un pouvoir d’indifférence, elle n’est pas I’opposé de la
nécessité : elle est la compréhension de la nécessité. Etre libre, ce n’est pas échapper aux

lois de la nature, mais les connaitre et y consentir activement. L’homme libre, écrit

KOUAKOU Aodji Eric 100



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Spinoza, est celui qui agit selon la nécessité de sa propre nature, c’est-a-dire de

développer sa puissance d’agir.

Ce renversement de la conception classique de la liberté appelle donc une
redéfinition de I’humanité elle-méme. L’homme n’est pas libre parce qu’il échapperait au
monde, mais parce qu’il s’y inscrit intelligiblement. Il ne devient sujet moral que dans la
mesure ou il comprend ce qui le meut, et peut dés lors transformer la nécessité extérieure
en expression interne de sa puissance d’agir. La liberté devient ainsi synonyme de
connaissance, et la servitude, une ignorance. Ainsi, ce que ’exemple de la pierre permet
d’éclairer, ce n’est pas seulement 1’illusion humaine, mais la voie d’une réappropriation
lucide de soi. En dénongant le mythe du libre arbitre et I’illusion d’une souveraineté
humaine détachée de la nature, Spinoza nous invite a penser une liberté immanente, qui
n’est pas un empire au-dessus de la nécessité, mais une puissance de compréhension dans
la nécessité méme. Dans cette optique, peut-on rendre ’homme responsable de ses actes ?

Doit-il les assumer ?
2. Le sujet spinoziste : un étre métaphysiquement innocent

La critique spinoziste du libre arbitre engage une redéfinition radicale de la
condition humaine, qui débouche sur une anthropologie inédite. En effet, si ’on suit
Spinoza dans sa démonstration selon laquelle ’homme agit toujours en vertu de causes
nécessaires, alors la catégorie méme de faute morale s’effondre. L’homme ne saurait étre
moralement coupable d’un acte qu’il n’a jamais choisi en toute libert¢. Comme I’écrit
Spinoza dans une formule aussi célébre que dérangeante : « Personne ne fait le mal en
tant qu’il le reconnait comme mal, mais en tant qu’il le congoit comme un bien ». (B. De
Spinoza, 1954, p.293). Ce renversement du regard moral repose sur la théorie des affects,

au cceur de I’anthropologie spinoziste.

Spinoza soutient que toute action humaine est Ieffet d’un désir, lui-méme
déterminé par une cause extérieure. Ce désir, expression de la puissance d’étre de
I’individu (conatus), oriente spontanément I’homme vers ce qu’il juge utile pour lui,
méme si ce jugement est fondé sur une connaissance inadéquate. L’homme, mi par ses
affects, agit donc par nécessité, sans conscience claire des causes qui I’animent. Des lors,

le mal n’est pas une transgression volontaire, mais une conséquence de 1’ignorance.

KOUAKOU Aodji Eric 101



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Spinoza semble marcher sur les pas de Socrate, dont Platon (2011, p.49) rapportait dans
le Protagoras ces propos : « Nul n’est méchant volontairement ». Autrement dit, aucun
étre humain ne peut faire le mal de son plein gré, pas méme un tyran ou un psychopathe ;

et si cela arrive, c’est par ignorance du bien.

La posture spinoziste dans I’Ethique et celle socratique dans le Protagoras
heurtent la conception théologique traditionnelle du mal comme faute, péché ou rébellion
contre la loi divine. Dans cette perspective, I’lhomme dominé par ses passions est avant
tout un étre passif. 1l subit les événements et ses propres affects sans les comprendre, ce
qui le rend incapable de se gouverner. Cette passivité constitue ce que B. De Spinoza
(1954, p.266) appelle la « servitude ». C’est une aliénation intérieure ou I’homme est «
ballotté, ignorant de soi-méme, par des causes exterieures » (Idem). Loin de stigmatiser
cette condition, Spinoza la décrit comme universelle : nul n’échappe a I’enchainement

des causes.

Toutefois, cette servitude n’est pas absolue ; elle peut étre graduellement
surmontée par 1’exercice de la raison. C’est ici qu’intervient une idée fondamentale, bien
que souvent implicite dans le texte de Spinoza : celle de ’ame comme gardienne
intérieure, non au sens moral d’un juge intérieur, mais comme puissance rationnelle
susceptible de comprendre les lois de la nature et de guider 1’individu vers une vie plus
active et autonome. Cette fonction de gardien n’est pas liée a un libre arbitre, mais a la
capacité¢ de I’Esprit (mens) de passer d’une connaissance confuse a une connaissance
adéquate des causes. L’ame humaine devient ainsi le lieu d’un combat entre la passivité
affective et la lucidité rationnelle. En ce sens, I’ame est véritablement « gardienne » non
pas de la morale, mais de la puissance de I’individu a persévérer dans son étre par la
connaissance car, selon B. De Spinoza (2010, p.224), « la perfection consistait dans le

fait d’étre et I'imperfection dans la privation d’étre ».

La liberté, chez Spinoza, ne réside donc pas dans la possibilité qu’a I’homme de
choisir arbitrairement entre le bien et le mal, mais dans le fait d’agir selon la nécessité de
sa propre nature, comprise adéquatement. Cette perspective permet de critiquer
frontalement une autre célébre représentation du libre arbitre : la parabole de I’ane de

Buridan. Cet animal, placé a égale distance entre deux bottes de foin identiques, meurt de

KOUAKOU Aodji Eric 102



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

faim, incapable de choisir. Cette hypothése, destinée a souligner I’absurdité du
déterminisme total, repose implicitement sur I’idée que la volonté, pour étre libre, doit
étre indétermineée. Or Spinoza inverse entierement cette logique : si I’ane périt, ¢’est non
pas faute de liberté, mais manque de connaissance adéquate. Il est déterminé qu’il est
impuissant parce qu’il pétit, est déterminé par des causes extérieures confuses, sans

comprendre ce qui est réellement bon pour lui.

Chez B. Spinoza, plus un étre est déterminé par des causes adéquates, plus il est
libre. L’ane de Buridan, en tant qu’il est privé de cette compréhension, incarne non pas le
probleme du déterminisme, mais celui de I’indétermination affective et de la faiblesse
d’esprit, ¢’est-a-dire de la servitude. La morale ne peut donc plus reposer sur 1’idée de
responsabilité individuelle entendue comme libre capacité de choisir entre le bien et le
mal. Elle devient, dans le systéme spinoziste, une éthique des affects, c’est-a-dire une
science du désir et des causes qui le déterminent. Cette sorte de relativisme moral ne nie
pas I’existence du mal vécu, mais elle en déplace I’origine : le mal est une expérience
affective liée a la frustration ou a la diminution de notre puissance d’agir. Il n’est ni
universel ni objectif, mais relatif a notre point de vue et a notre degré de compréhension.
C’est pourquoi, B. Spinoza affirme que le salut ne passe pas par la pénitence ou la
culpabilité, mais par une transformation progressive de notre compréhension de nous-
méme. L’ame, en tant que gardienne de cette progression, a pour fonction non de
condamner mais de conduire a la clarté rationnelle. Loin de condamner ’homme a
I’absurde paralysie de ’ane de Buridan, la philosophie de Spinoza ouvre la voie a une
liberté rationnelle, enracinée dans la connaissance de soi et du monde. L’homme n’est

pas coupable : il est a libérer de son ignorance par 1’exercice patient de la raison.

Si la métaphysique spinoziste tend a innocenter ’homme des actes qu’il commet,
qu’en est-il de sa situation face au mal sur le plan politico-juridique. Plus précisément,
I’homme peut-il étre moralement et juridiquement responsable de ses actes dés lors que

Spinoza nie le libre arbitre ?

KOUAKOU Aodji Eric 103



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

3. Spinoza et la responsabilité civile sans libre arbitre

Quand on parcourt 1’ceuvre de Spinoza, on saisit 1’idée que tous les étres agissent
par la seule nécessité de leur nature ou que leurs actions sont, régies, déterminées par les
seules lois de la Nature. Cela constitue la toile de fond métaphysique a partir de laquelle
Spinoza développe sa théorie politique. Celle-ci repose sur une distinction fondamentale
entre la liberté métaphysique et la liberté politique, chacune relevant de contextes
distincts. Si la premiere est ancrée dans la connaissance et la compréhension des lois
naturelles, la seconde, en revanche, se construit dans et par I'institution civile. Et pourtant,
qu’on soit dans le domaine métaphysique ou politique, « I’homme n’est pas [Saisi comme]

un empire dans un empire » (B. De Spinoza, 1954, p.179).

Dans ses principaux traités politiques, notamment le Traité théologico-politique
et le Traité politique, Spinoza élabore une conception politique de la liberté qui se
distingue nettement de I’approche classique du libre arbitre. Dans le Traité théologico-
politique, le panthéiste explique que le but ultime de I’Etat n’est pas de contraindre les
individus ou de les soumettre a un ordre arbitraire, mais de leur offrir un cadre permettant
a chacun de se perfectionner. B. De Spinoza (2022, p.329) écrit : « La fin de I’Etat, n’est
pas de faire passer les hommes de la condition d’étre raisonnables a celle de bétes brutes
ou d’automates, mais au contraire il est institué pour que leur ame et leur corps
s’acquittent en streté de toutes leurs fonctions, pour qu’eux-mémes usent d’une Raison
libre ».

Ce passage souligne un aspect fondamental de la pensée spinoziste, en
I’occurrence, le fait que la liberté n’est pas un écueil a la loi, mais une condition de son
exercice. Contrairement a la conception traditionnelle qui accorde a I’Etat un statut
répressif, Spinoza lui attribue plutdt un statut rationnel au sens ou il est le garant de la
sécurité nécessaire a I’épanouissement des individus. La politique se construit
essenticllement sur les bases de 1’édifice de la liberté qui se vit sous une forme

institutionnelle, ¢’est-a-dire a travers des lois qui garantissent sa stabilité et sa pérennité.

L’homme est plus libre dans la société ou il vit selon la loi commune, que dans la
solitude ou il n’obéit qu’a lui-méme. La liberté politique, dans cette optique, n'est donc

pas un droit naturel au sens théologique, c’est-a-dire un droit préexistant a la création de

KOUAKOU Aodji Eric 104



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

I'Etat, mais un produit rationnel du pacte social. Ce pacte, pour Spinoza, est une nécessité
pragmatique plutdt qu'une option philosophique, car il découle de la condition humaine
qui cherche a échapper au chaos de la nature pour assurer la préservation de soi et de la
société. En cédant une part de leur droit naturel, les individus n’agissent pas par désir de
contrainte, mais par nécessité. La construction de I’Etat repose sur une rationalité
collective visant a organiser la coexistence pacifique, et non sur un principe de liberté
individuelle irréductible. L’Etat civil n’est pas en rupture radicale avec I’état de nature.
Le passage de la vie passionnelle a la vie rationnelle n’est d’ailleurs pas une évasion hors
nature d’un étre qui s’affranchirait de ses lois. Selon J. Préposiet, (1967, p. 29.), « il ne
s’agit que du développement des nécessités et des propriétés contenues dans la nature de
I’homme, étre doué de raison et destiné a vivre selon les lois de la Raison, dans une société

humaine, selon la loi humaine ».

Le passage d’une liberté naturelle a une liberté politique implique Ia
reconnaissance que la liberté individuelle doit s’inscrire dans un cadre ou la sécurité et la
paix sont les garanties essentielles. Ainsi, la démocratie, selon B. Spinoza, demeure le
régime le plus conforme a la nature humaine, car elle permet a chacun d’exercer sa raison
et sa capacité de penser sans étre entravé par des contraintes extérieures. B. De Spinoza
(2022, p.327) indique que « dans un Etat libre, il est loisible a chacun de penser ce qu’il
veut et de dire ce qu’il pense ». (B. De Spinoza, 2022, p. 327). La démocratie permet
I’expression libre des idées et des désirs, tout en restant fondée sur des principes rationnels
qui assurent 1’équilibre et la durabilité de la société. La rationalité de la démocratie
consiste en la séparation des pouvoirs qui favorise I’effectivité de 1’égalité et de la liberté ;
deux valeurs au cceur de la Déclaration universelle des droits de ’homme du 10 décembre
1948. L’article 1 de ladite Déclaration stipule que « les hommes naissent et demeurent
libres et eaux en droits ». Une telle approche du régime démocratique est corroborée par
S. Dion Yodé (2009, p. 8) qui souligne que « le souci d’une politique rationnelle et
efficace est, bien entendu, d’équilibrer les puissances en sorte que le pouvoir souverain

ne soit ni trop fort ni trop faible par rapport a la masse ».

Faire cas du pouvoir en matiere politique, c’est également aborder la question de

la responsabilité de ceux qui le détiennent. A cet effet, 1'une des contributions majeures

KOUAKOU Aodji Eric 105



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

de Spinoza a la philosophie politique réside dans la dissociation qu’il opére entre la
morale et le droit. Dans cette perspective, la question de la responsabilité civile est
envisagée non pas en termes de libre arbitre, mais sous I’angle du fonctionnement d’un
ordre social rationnel. Autrement dit, le systeme spinoziste, fondé sur un déterminisme
individuel, ne congoit pas I’lhomme comme un agent totalement libre et responsable au
sens juridique. L’idée de responsabilité civile est liée a la construction de I’Etat et a la
nécessité de réguler les passions humaines pour le bien, non pas par un blame individuel
(qui dépend d’un libre arbitre inexistant) ou a la nécessité de juguler les affects nocifs et

favoriser les affects qui augmentent la puissance d’agir collectivement.

En parcourant le Traité politique, on saisit 1’idée que les lois ne doivent pas étre
¢tablies selon la vérité métaphysique, mais selon leur utilité sociale, c’est-a-dire selon
leur capacité a maintenir ’ordre et a assurer la paix civile. (B. De Spinoza, 1954, p. 115)
affirme que : « le meilleur Etat, par conséquent, est celui ou les hommes vivent dans la
concorde, et ou la Iégislation nationale est protégée contre toute atteinte ». Cette vision
spinoziste de I’Etat rejette I’existence d’un libre arbitre individuel, et, de ce fait, la
culpabilit¢é morale traditionnelle qui repose sur 1’idée que I’individu aurait pu choisir
librement d’agir autrement. Dés lors, il y a lieu de comprendre que la responsabilité civile,
chez Spinoza, ne se base pas sur la culpabilité morale, mais sur une exigence sociale et
fonctionnelle : la nécessité de préserver la stabilité du corps politique. Il affirme d’ailleurs
dans le Traité théologico-politique que « les hommes doivent se soumettre aux lois, non
parce qu'elles sont justes au sens moral, mais parce qu'elles sont nécessaires pour la
préservation de l'ordre public ». (B. De Spinoza, 2022, p. 265). Dans cette optique,
comprendre les lois naturelles devient essentiel. Comme le souligne Séneque (2017, p.
9), « seuls nous pouvons comprendre 1’ordre de la nature » ; et cette compréhension ne
signifie pas une domination de la nature ou de nos semblables, mais plutdt un ajustement

raisonné a 1’ordre nécessaire du monde.

Aujourd’hui, le réchauffement climatique, que les climato-sceptiques considerent
comme un canular, suscite inquiétudes et angoisses. L’homme inflige des dégats a la
planéte au point ou la nature se rebelle contre lui. Violer I’ordre de la nature ou agir contre

I’ordre naturel plutot que de s’y conformer, c’est enfreindre aux lois sur I’environnement.

KOUAKOU Aodji Eric 106



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Pour ce faire, les auteurs doivent répondre de leurs actes devant la loi dont le but est de
garantir la pérennité de I’ordre social par la sanction pénale. Ici ’idée d’une responsabilité
civile au sens juridique du terme, c’est-a-dire centrée sur la faute et I’obligation de
réparation est de mise. Et pourtant, au regard de son approche de la liberté, voire de 1’Etat,
Spinoza défend 1’idée d’une responsabilité sans culpabilité. Ainsi, on ne punit pas un
individu parce qu'il aurait eu le pouvoir d’agir autrement, mais parce que ses actions
mettent en péril la stabilité et I’harmonie du corps social. Spinoza ne cherche donc pas a
rétribuer ou a punir, mais a prévenir les conflits et a organiser la société de maniére a

minimiser les risques de désordre.

Cette idee de responsabilité civile, qui repose sur une fonction utilitaire et non
morale, ouvre la voie a une réinterprétation contemporaine de la responsabilité. Ici
émerge une forme de justice qui n’est pas fondée sur la faute individuelle, mais sur la
nécessité de maintenir un ordre stable et fonctionnel. La responsabilité, dans ce contexte,
devient une obligation sociale qui repose sur des principes de prévoyance et de prudence
et non sur la réparation de dommages dont ’homme, par ses actions, serait la cause
principale. Des lors, on peut bien se demander si le déterminisme de Spinoza ne

déresponsabilise pas I’homme dans un monde ou il est de plus en plus actif.
Conclusion

Loin d’abolir toute notion de responsabilité, la philosophie spinoziste en propose
une reconfiguration radicale fondée non sur la morale ou le libre arbitre, mais sur la
connaissance des causes et 1’idée du vivre-ensemble. Autant Spinoza récuse la notion de
libre arbitre autant il ne nie pas la liberte, il la réinvente. Celle-ci devient puissance de
comprendre, et non pouvoir de choisir. Dans cette perspective, ’Etat ne doit pas étre percu
comme un appareil répressif, mais un levier d’émancipation rationnelle. 11 garantit I’ordre
nécessaire a la réalisation de la puissance d’agir de chacun. C’est pourquoi la
responsabilité civile, dans la pensée spinoziste, échappe a toute logique de culpabilisation.
Elle ne suppose pas un sujet moralement fautif, mais un étre inscrit dans une nature régie
par la nécessité. Elle n’est pas I’affaire d’'une conscience morale isolée, mais le fruit
d’une raison partagée. Il s’agit donc moins de juger que de comprendre, moins de

condamner que de construire, moins de culpabiliser que d’organiser. Aussi a 1’heure ou

KOUAKOU Aodji Eric 107



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

les enjeux planétaires réclament une responsabilité collective lucide, la pensée de Spinoza
invite a dépasser les réflexes moralisateurs et a repenser la responsabilité en termes
systémiques. La justice, dés lors, n’est pas vengeance mais régulation ; elle ne repose pas

sur la liberté de transgresser, mais sur la nécessité de préserver 1’équilibre social.

Si I’homme doit répondre de ses actes, ce n’est pas parce qu’il aurait pu agir
autrement, mais c’est parce que la société, pour subsister, doit se préserver. C’est 1a une
lecon fondamentale pour notre temps, marqué par des crises qui exigent moins la
recherche de coupables que I’institution d’un ordre rationnel, gage d’un avenir commun.
C’est a cette sagesse politique que Spinoza nous convie pour conjurer le chaos et fonder

une société durable.
Réferences bibliographiques
DESCARTES René, 1979, Méditations métaphysiques, Paris, Flammarion.

DION Simplice Yodé, 2009, « Mathématiques et paix chez Spinoza », Baobab, n°5, p.1-
17.

MARX Karl, 1963, « La philosophie de I’esprit du temps », (Euvres choisies 1, choix de

Norbert Guterman et Henri Lefevre, Paris, Gallimard.

PLATON, 2011, Protagoras, trad. Léon Robin, Paris, Les Echos du Maquis.
PREPOSIET Jean, 1967, Spinoza et la liberté des hommes, Paris, Gallimard.
SENEQUE, 2017, L homme apaisé, la colere et la démence, Paris, Editions Arléa.
SPINOZA Baruch De, 1954, Ethique, Paris, Gallimard.

SPINOZA Baruch De, 1954, Traité de [’autorité politique, Paris, Garnier-Flammarion.
SPINOZA Baruch De, 1978, Traité politique, Paris, Livre de poche.

SPINOZA Baruch De, 2002, Traité théologico-politique, Paris, Garnier-Flammarion.

SPINOZA Baruch De, 2003, Trait¢é de la réforme de ['entendement, Paris,

Garnier-Flammarion.

SPINOZA Baruch De, 2010, Correspondance, Paris, Garnier-Flammarion.

KOUAKOU Aodji Eric 108



	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES
	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95
	LE LIBRE ARBITRE CHEZ SPINOZA : ENTRE INNOCENCE MÉTAPHYSIQUE ET RESPONSABILITÉ CIVILE
	KOUAKOU Aodji Éric
	Kouakouaodjieric@gmail.com
	Résumé
	2. Le sujet spinoziste : un être métaphysiquement innocent
	La critique spinoziste du libre arbitre engage une redéfinition radicale de la condition humaine, qui débouche sur une anthropologie inédite. En effet, si l’on suit Spinoza dans sa démonstration selon laquelle l’homme agit toujours en vertu de causes ...
	Spinoza soutient que toute action humaine est l’effet d’un désir, lui-même déterminé par une cause extérieure. Ce désir, expression de la puissance d’être de l’individu (conatus), oriente spontanément l’homme vers ce qu’il juge utile pour lui, même si...
	La posture spinoziste dans l’Éthique et celle socratique dans le Protagoras heurtent la conception théologique traditionnelle du mal comme faute, péché ou rébellion contre la loi divine. Dans cette perspective, l’homme dominé par ses passions est avan...
	Toutefois, cette servitude n’est pas absolue ; elle peut être graduellement surmontée par l’exercice de la raison. C’est ici qu’intervient une idée fondamentale, bien que souvent implicite dans le texte de Spinoza : celle de l’âme comme gardienne inté...
	La liberté, chez Spinoza, ne réside donc pas dans la possibilité qu’a l’homme de choisir arbitrairement entre le bien et le mal, mais dans le fait d’agir selon la nécessité de sa propre nature, comprise adéquatement. Cette perspective permet de critiq...
	Chez B. Spinoza, plus un être est déterminé par des causes adéquates, plus il est libre. L’âne de Buridan, en tant qu’il est privé de cette compréhension, incarne non pas le problème du déterminisme, mais celui de l’indétermination affective et de la ...
	Si la métaphysique spinoziste tend à innocenter l’homme des actes qu’il commet, qu’en est-il de sa situation face au mal sur le plan politico-juridique. Plus précisément, l’homme peut-il être moralement et juridiquement responsable de ses actes dès lo...
	3. Spinoza et la responsabilité civile sans libre arbitre



