
Numéro 009
Octobre 2025



I 

 

Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Études anciennes 

de l’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR) 

Métaphysique et Histoire de la Philosophie 

Département de Philosophie 

 

UFR Communication et Société  

Université Alassane Ouattara 

Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire 

 

Contacts téléphoniques 

de la revue   

(+225) 07 07 66 37 80 

(+225) 07 07 75 64 69 

(+225) 01 03 68 09 07 

Boîte Postale  

01 BP 468 Bouaké 01  

E-mail  

Agathos.uao@gmail.com 

Site internet  

http://www.agathos-uao.net 
  

 



II 

 

 

INDEXATION INTERNATIONALE 

Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases 

de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal. 

 

Mir@bel : 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique 

 

Auré Hal : 

 

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526 

 

FACTEUR D’IMPACT 

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025   

   INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)  

   2617-0051 

 

 

 

 

 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526


III 

 

LIGNE ÉDITORIALE 

Dans sa genèse et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute 

philosophie est, avant tout, une mise en scène épistémique aux influences multiples et 

variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour où des personnages 

conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue 

Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des 

savoirs passés, présents et à venir. 

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée 

antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle 

a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre 

la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise 

à relever les malentendus, dénouer les équivoques, revigorer les études philosophiques 

et les recherches sur l’Antiquité, à travers un cheminement heuristique clair, et un 

questionnement tant érudit que fécond. Agathos vise également à constituer, pour 

l’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au 

service de la recherche. 

Par ailleurs, composante de l’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la 

littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme 

grec ancien « agathos », c’est-à-dire « bien », est un adjectif qui traduit l'excellence de 

caractère, la vertu. En cela, la revue Agathos est un espace de coalition entre les pensées 

du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de 

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie. 

Si, dans La République, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos », 

pour définir l'idéal, et si l’exégèse de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par « 

perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’être ce lieu de la recherche de 

l’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité, 

privilégier la quête de l’excellence. Elle veut apporter à l’actualité pensante, l’appui de 

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps. 

En définitive, la revue Agathos se veut, à la fois, un instrument de pérennisation 

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et 



IV 

 

épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs 

d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, éthiques et 

esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de 

faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes 

d’intelligibilités arrimées à des sources et ressources théoriques, doctrinales et 

conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et 

critique. 

 

 Le Comité de Rédaction 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

PROTOCOLE DE RÉDACTION 

La revue Agathos publie des textes inédits en langue française. Ils doivent parvenir 

sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la 

parution du numéro concerné. Pour être publiés, les textes soumis doivent se conformer aux 

normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES 

(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos. 

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES (NORCAMES/LSH) 

Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES peuvent être articulées autour de six points fondamentaux. 

1. La structure d’un article 

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de l’auteur, 

Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en français, Mots-clés, Abstract, Key 

words, Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques. 

2. Les articulations d’un article 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les 

articulations d’un article doivent être titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ; 

1.1. ; 1.2. ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1. ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 

3. Les passages cités 

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant 

et la citation dépassent trois lignes, il faut aller à la ligne, pour présenter la citation (interligne 

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point. 

4. Les références de citation 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 

suivante : 

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur, année de publication, 

pages citées) ; 



VI 

 

- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur (année de publication, 

pages citées). 

Exemples : 

- En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est 

d’élargir l’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquière une perspective 

multiculturelle et globale (…), d’accroître le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est 
pour l’essentiel occupée du groupe professionnel occidental que l’on appelle les 

mathématiciens. 

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son 

déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et l’histoire, S. B. Diagne 

(1991, p. 2) écrit : 

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute manière, les populations ont toujours su opposer à la 
philosophie de l’encadrement et à son volontarisme leurs propres stratégies de comportements. 

Celles-là, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou à tout le moins, dans la créativité 

dont fait preuve ce que l’on désigne sous le nom de secteur informel et à qui il faudra donner 

l’appellation positive d’économie populaire. 

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc 

déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit : 

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concrètement par les 

populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation 
brutale, chômage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle 

et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures 

et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangères. (S. 

Diakité, 1985, p. 105). 

5. Les notes de bas de page 

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives 

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page. 

6. Les références bibliographiques 

Ce point comprend, d’une part, les divers éléments d’une référence bibliographique ; 

et, d’autre part, la manière dont ils doivent être présentés. 

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique 

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM 

et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Éditeur, 

pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre 

d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou 

d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone 

Éditeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 



VII 

 

revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut 

préciser, après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex : 2ème éd.). 

6.2. La présentation des références bibliographiques 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 

documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des 

noms d’auteur. 

Par exemple : 

Références bibliographiques 

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan. 

AUDARD Cathérine, 2009, Qu’est-ce que le libéralisme ? Éthique, politique, 

société, Paris, Gallimard. 

BERGER Gaston, 1967, L’homme moderne et son éducation, Paris, PUF. 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Leçons d’une rencontre 

», 

Diogène, 202, p. 145-151. 

DIAKITÉ Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question 

africaine du développement, Paris, L’Harmattan. 

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion. 

II. Les dispositions typographiques 

Elles sont au nombre de trois. 

7. Le texte doit être présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format 

A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-après : haut : 3 cm ; bas : 3 cm ; gauche : 

3 cm ; droite : 3 cm. 

8. Le nombre de mots d’un article doit être compris entre 5 000 et 7 000. 

9. Les différents titres doivent être présentés en gras, sans soulignement. 



VIII 

 

ÉQUIPE ÉDITORIALE 

1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS 

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université 

Alassane Ouattara 

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale, 

Université Alassane Ouattara 

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, 

Université Alassane Ouattara 

Secrétaires de rédaction : Dr KONÉ Ange Allassane, Maître-Assistant, Métaphysique et 

morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAMÉ Daniel, Maître-Assistant, Études 

germaniques, Université Alassane Ouattara 

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systèmes et réseaux 

distribués, Université Alassane Ouattara 

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué 

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara 

2. COMITÉ SCIENTIFIQUE  

PRÉSIDENT 

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouët Boigny 

MEMBRES 

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de l’homme, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. DIAGNE Malick, Éthique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop 

Prof. DIAKITÉ Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 



IX 

 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du français, Université Alassane Ouattara 

Prof. NIAMKÉ Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-

Boigny 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Éthique et épistémologie, Université Péléforo Gon 

Coulibaly 

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. KOUAHO Blé Sylvère Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo 

Prof. NSONSISSA Auguste, Épistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi 

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara 

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de l’éducation, Université de Lomé 

3. COMITÉ DE LECTURE 

PRÉSIDENT 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

MEMBRES 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix  

Prof. FIÉ Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de l’art, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Maître de Conférences, Grammaire et linguistique du français, 

Université Alassane Ouattara 

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-Boigny  

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Professeur Titulaire, Éthique et épistémologie, Université  

Péléforo Gon Coulibaly 

Dr MC KOUDOU Landry, Épistémologie, Université Félix Houphouët-Boigny  



X 

 

Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane 

Ouattara 

Prof. TRAORÉ Grégoire, Professeur Titulaire, Éthique environnementale, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. YAPO Élise, Épouse ANVILLÉ, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure 

d’Abidjan 

Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara 

 

4. COMITÉ DE RÉDACTION 

PRÉSIDENT 

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

MEMBRES 

Dr MC SILUÉ Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC KONÉ Amidou, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr YÉO Nontonhoua Anne, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Félix 

Houphouët-Boigny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 

 

 

SOMMAIRE 
 

1. Du mythe d’Épiméthée et de Prométhée aux droits de l’homme : la protection de l’homme 

en question, Fatogoma SILUÉ, …………… ……………………………………………………p. 1 

 

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,  

Odilon YAO…………………………………………………………………………….………..p. 16 

 

3. Platon et rousseau : le recours aux lois sociales comme remède au pessimisme 

anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA …………………………………….……………..p. 29 

 

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des 

finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ………………………………………………………..…..p. 47 

 

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modèle pour l’Afrique,  

ESSE Kouassi Roméo ……………………………………………………..…………………….p. 62 

 

6. Les ambiguïtés de la laïcité : contribution augustinienne à un compromis entre le religieux 

et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI…….………………………..p. 79 

 

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji 

Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95 

 

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes 

relatifs au phénomène du suicide, Désiré GUI………………………………………….…….p. 109  

 

9. La culture de l’écran et l’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique, 

Baba DAGNOGO………………………………………………………………………………p. 127 

 

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et 

Bantchin NAPAKOU ………………………………………………………………………….p. 146 

 

11. Phénoménologie d’une digitalité aliénante. Pour une responsabilité accrue de l’homme 

dans les prises de décisions juridiques et sociopolitiques, N’gouan Mathieu AGAMAN et 

Kouamé YAO………….…………………………………………………………..….………..p. 171 

 

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA……………..…..p. 191 

 

13. Le poro communautaire sénoufo et la modernité : de la difficile conciliation, YEO 

Yallamissa ……………………………………………………………………….……………..p. 205 

 

 
 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         171 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

PHÉNOMÉNOLOGIE D’UNE DIGITALITÉ ALIÉNANTE. POUR UNE 

RESPONSABILITÉ ACCRUE DE L’HOMME DANS LES PRISES DE 

DÉCISONS JURIDIQUES ET SOCIOPOLITIQUES 

N’gouan Mathieu AGAMAN 

Université Peleforo Gon Coulibaly (Côte d’Ivoire) 

agamandemathieu@gmail.com 

Kouamé YAO 

Université Felix Houphouët-Boigny (Côte d’Ivoire) 

yameboyomin@gmail.com 

 

Résumé  

 La gouvernance politique, traditionnellement ancrée dans la délibération 

humaine, subit une mutation ontologique sous l’effet de la digitalité algorithmique. 

L’Intelligence Artificielle, instance a-subjective, déconstruit la spatialité et la temporalité 

du pouvoir, substituant à la souveraineté populaire une gouvernementalité algorithmique 

fondée sur la préemption et la prédiction. Cette transition engage une reconfiguration de 

l’intentionnalité politique, où l’humain, réduit à un objet de données, s’efface face à la 

rationalité techno-gestionnaire. L’aliénation numérique qui en découle appelle à une 

réévaluation critique du rapport entre autonomie démocratique et automatisation, afin de 

réinscrire l’agir politique dans une éthique du contrôle humain sur la machine. 

Mots clés : Aliénation, Éthique, Phénoménologie numérique, Responsabilité 

PHENOMENOLOGY OF ALIENATING DIGITALITY. TOWARDS GREATER 

HUMAN RESPONSIBILITY IN LEGAL AND SOCIO-POLITICAL DECISION-

MAKING 

Abstract 

Political governance, traditionally anchored in human deliberation, is undergoing 

an ontological mutation under the effect of algorithmic digitality. Artificial intelligence, 

an a-subjective instance, deconstructs the spatiality and temporality of power, replacing 

popular sovereignty with an algorithmic governmentality based on preemption and 

prediction. This transition involves a reconfiguration of political intentionality, where the 

human, reduced to a data object, fades away in the face of techno-managerial rationality. 

mailto:agamandemathieu@gmail.com
mailto:yameboyomin@gmail.com


  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         172 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

The resulting digital alienation calls for a critical reassessment of the relationship between 

democratic autonomy and automation, in order to reinscribe political action within an 

ethics of human control over the machine. 

Keywords : Alienation, Digital phenomenology, Ethic, Responsibility 

Introduction 

Depuis la cité antique d’Athènes, la démocratie peut se définir comme l’espace de 

la praxis et de la délibération, lieu où les citoyens, en confrontant leurs discours, instituent 

la cité. Or, à l’époque contemporaine, cette conception se trouve radicalement remise en 

cause par l’irruption du numérique avec la super-puissance de l’Intelligence Artificielle 

(IA). Ce qui se joue hic et nunc laisse penser que ce n’est pas une simple mutation 

technologique, mais un bouleversement ontologique. Pour ainsi dire, la gouvernance 

politique tombe dans un horizon algorithmique où la rationalité dialogique s’efface au 

profit de la rationalité calculatoire. D’ailleurs, M. Heidegger (1958, p. 9) pressentait ce 

fait lorsqu’il annonçait que « l’essence de la technique n’est rien de technique ». Cette 

intuition heideggérienne laisse sous-entendre, aujourd’hui, que la digitalité ne se réduit 

pas à des outils ; mais elle tend à transformer le mode d’être du politique en l’assignant 

au règne de la calculabilité. Au vu de ce fait, nombre d’interrogations fondent leurs 

légitimités dont celles-ci : quel est le statut du sujet politique dans une gouvernance 

dominée par la rationalité algorithmique ? Plus précisément, que devient l’être-politique 

de l’homme lorsque le pouvoir politique tend à se transférer vers des systèmes machinés 

capables de décider, d’anticiper et d’orienter les conduites ?  

Ce transfert relance le débat sur le concept d’aliénation, sinon une de ses formes 

nouvelles. Alors, si avec K. Marx (1818-1883), l’aliénation constituait le cœur de la 

critique du capitalisme, en ce qu’elle dépouillait l’homme de sa propre praxis pour la 

retourner contre lui ; cette perception trouve aujourd’hui une actualité nouvelle. En effet, 

l’aliénation semble se déployer à travers la digitalité tendant à imposer au sujet une triple 

perte à savoir ontologique (effacement de l’être-politique), épistémique (confiscation du 

savoir par l’opacité algorithmique) et temporelle (soumission au rythme accéléré de la 

logique numérique). Ainsi, la gouvernance algorithmique apparaît comme l’ultime figure 

de ce qu’on appellerait dans la liturgie francfortienne « la colonisation du monde vécu ».  



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         173 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Nous formulons ici l’hypothèse selon laquelle la gouvernance algorithmique ne 

se contente pas de transformer les pratiques politiques du fait qu’elle en altère l’essence 

même, en substituant à la praxis politique, une administration cybernétique des conduites. 

Considérant ce fait, cette hypothèse invite à une critique phénoménologico-politique. Une 

telle posture critique se donne pour finalité fondamentale d’esquisser les conditions de 

possibilité d’une résistance et d’une refondation éthique de la gouvernance à l’ère du 

numérique. En ce sens, trois questions directrices guideront notre réflexion : En quel sens 

l’ontologie de la gouvernance algorithmique se manifeste-t-elle comme effacement du 

sujet ? Comment la phénoménologie de la digitalité révèle-t-elle une triple aliénation du 

sujet politique ? Enfin, quelles formes de résistance ou de résilience sont envisageables 

pour instituer une véritable éthique de la gouvernance numérique ?  

1.L’ontologie de la gouvernance algorithmique comme effacement du sujet 

L’ontologie, entendue comme interrogation sur l’Être, constitue l’une des tâches 

les plus fondamentales de la philosophie. Déjà chez Parménide (l996, p. 183-185), l’Être 

est ce qui « est » et ne peut pas « ne pas être », ouvrant ainsi la voie à la pensée de 

l’existence comme question première. Plus près de nous, Heidegger (1986, p. 1) rappelle 

que « la question de l’être est aujourd’hui tombée dans l’oubli », tout en affirmant que 

l’homme ne se réduit pas à une fonction mais qu’il est ce Dasein dont l’essence est 

l’existence. Cette perspective souligne que l’ontologie ne se limite pas à un inventaire des 

choses, mais qu’elle engage le rapport entre l’homme et son être. 

Or, la gouvernance algorithmique retranscrit une mutation-autre de cet ordre 

ontologique. Et pour cause, l’être-sujet, porteur d’une intériorité et d’une historicité, est 

remplacé par l’être-donnée, c’est-à-dire par ce qui est calculable, prédictible et exploitable 

dans un système de régulation. Ce glissement révèle de fait une nouvelle ontologie, c’est-

à-dire une ontologie du calcul, où ce qui compte, c’est ce qui peut être compté. La 

gouvernance algorithmique se présente dès l’abord comme un pouvoir qui efface le sujet 

en même temps qu’il efface le politique pour donner libre cours au calculable, au 

mesurable et au quantifiable.  

 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         174 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

1.1. Le sujet comme une donnée ontologico-fonctionnelle 

Établir le postulat selon lequel « le sujet est une donnée » revient à exposer 

idéellement une transformation radicale de l’ontologie du sujet. Traditionnellement, le 

sujet est conçu comme une intériorité, une conscience réflexive qui se rapporte librement 

à elle-même et au monde. Descartes, puis Kant et Husserl ont d’ailleurs défendu à des 

niveaux variables et discutables cette idée d’un sujet transcendantal, c’est-à-dire d’un être 

qui n’existe pas simplement dans le monde, mais qui constitue le monde à travers sa 

pensée et son expérience.  

Avec Descartes, par exemple, le cogito posé comme fondement, établissait 

l’irréductibilité de la pensée à tout autre ordre d’être : « Je pense, donc je suis » (R. 

Descartes, 1999, p. 84). De la sorte, ce brillant esprit consacrait à l’homme une épaisseur 

ontologique qui lui permettait de s’opposer au monde, de se rapporter librement à lui. Or, 

avec l’Intelligence Artificielle, il y a une inversion de cette dynamique. Avec elle, loin de 

constituer un sujet autonome, le sujet est déconstruit en un ensemble de flux et de 

corrélations, réduisant ainsi l’expérience vécue à un simple gisement exploitable. On 

parle alors d’ontologie fonctionnelle parce que le sujet n’existe plus en tant qu’être 

pensant et libre, mais en tant que fonction opératoire dans un réseau de données 

numériques. Le sujet humain ne s’appartient plus pleinement, car il est intégré dans un 

dispositif qui modélise ses désirs, ses choix et ses interactions ; il devient un élément 

ajustable d’un système de régulation globale, où la pensée tend à être remplacée par 

l’anticipation algorithmique. Au vu de cela, son être n’est plus défini par une autonomie 

de pensée, mais par son insertion dans un système de calculs et de corrélations. Il subit 

en ce sens une fragmentation. 

Ce processus de fragmentation est relevé dans la critique marxienne de 

l’aliénation, et ce de façon plausible. Et pour langage de fait, K. Marx (1976, p. 589) 

écrivait : « Dans la société bourgeoise, le travail vivant n’est qu’un moyen d’accroître le 

travail accumulé ». Cela pour dire que, dans le capitalisme industriel, l’exploitation 

passait par un rapport matériel au travail. En ce qui concerne la société algorithmique, 

elle s’opère en donnée fonctionnelle et ce, dans la passivité d’une interconnexion 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         175 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

permanente, où chacun contribue à son propre effacement sous la forme du signal. Ce 

basculement n’est pas seulement politique ou économique, il est métaphysique.  

De fait, il transforme notre rapport à l’être en le dissolvant dans une logique de 

performance. Là où l’homme était encore un sujet traversé par la négativité, par le doute 

et l’indétermination, il devient une entité transparente, totalement prévisible, intégrée 

dans un système où tout comportement est anticipable. L’être humain cesse d’être une 

énigme pour lui-même ; il devient un calcul. Le processus ne concerne pas seulement 

l’individu en tant que tel ; il reconfigure également la structure du pouvoir.  

Si le sujet devient une donnée fonctionnelle, la politique, elle, tend à se fondre 

dans un régime de régulation algorithmique, où la gouvernance ne passe plus par la 

confrontation des idées, mais par la gestion automatique des conduites. Ainsi, on assiste 

du coup à la dépolitisation algorithmique, où le pouvoir se manifeste sans jamais 

apparaître comme tel. 

1.2. La dépolitisation algorithmique comme pouvoir sans conflit 

 La modernité politique s’est construite sur l’idée que le pouvoir était inséparable 

du conflit idéologique. De Hobbes à Schmitt, la politique a été pensée comme un champ 

de tensions, où la légitimité du pouvoir se gagnait par la confrontation des visions du 

monde. Même au sein des démocraties libérales, la délibération et la dispute idéologiques 

étaient perçues comme le fondement même du politique.  

À l’ère algorithmique, il y une nouvelle opérationnalité du pouvoir. Avec elle, 

nous assistons à l’émergence d’un paradigme inédit, c’est-à-dire un pouvoir qui ne 

s’affirme pas, mais qui opère dans l’invisibilité des calculs et des modélisations 

prédictives. Antoinette Rouvroy (2017, p.12) parle ainsi de « gouvernementalité 

algorithmique » à savoir un mode de régulation où la politique se fait par l’adaptation 

discrète des comportements à des normes invisibles. Ici, c’est l’anticipation des besoins 

et des désirs qui évacue la nécessité même de la confrontation. Dès lors, là où les régimes 

autoritaires classiques imposaient un contrôle explicite, le pouvoir algorithmique 

fonctionne par incitation, par ajustement progressif des comportements, au point que 

l’individu ne ressent jamais directement l’emprise qu’il subit. B. Harcourt (2011, p. 152) 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         176 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

souligne à bon droit que « la personnalisation algorithmique (…) réduit le champ des 

possibles en adaptant le monde aux anticipations de nos désirs ». Dans une telle 

circonstance, la liberté devient, pour ainsi dire, une illusion et l’individu, une marionnette 

dans la mesure où chaque choix de celui-ci devient le fruit d’une ingénierie 

comportementale qui en trace les contours à l’avance. Avec la dépolitisation 

algorithmique, le pouvoir pourrait s’exercer sans heurts. Mais, un monde sans conflit est-

il encore un monde politique ?  

H. Arendt (1961, p. 221) nous avertissait déjà : « C’est seulement là où les 

hommes agissent ensemble que la liberté apparaît ». Or, si l’Intelligence Artificielle tend 

à absorber toute contradiction, à dissoudre toute altérité dans un flux homogène de 

prévisions et d’ajustements, alors la possibilité même d’un espace politique s’évanouit. 

L’existence humaine devient un simple paramètre d’optimisation, et le pouvoir, en se 

rendant imperceptible, devient d’autant plus absolu. Cependant, l’histoire montre que 

l’absence de conflit ne signifie pas la paix, mais l’accumulation silencieuse de tensions 

qui finissent toujours par ressurgir.  

Un pouvoir qui prétend éliminer toute friction ne fait que repousser l’instant où 

l’imprévisible fera irruption. Peut-être est-ce là la faille ultime de cette gouvernementalité 

algorithmique ; elle croit pouvoir modéliser l’humain, anticiper chacun de ses gestes, 

mais elle oublie que la condition humaine est précisément celle de l’irréductible. 

Toujours, quelque chose excède le calcul : une parole qui brise le silence, un geste qui 

interrompt la machine, une pensée qui refuse d’être assignée à une prédiction. Ainsi, la 

véritable question n’est pas seulement de savoir comment nous sommes intégrés dans cet 

ordre algorithmique, mais comment nous pouvons encore en dévier. Comment retrouver 

une présence qui ne soit pas fonctionnelle, une liberté qui ne soit pas une simple variable 

d’ajustement ? Car si l’Intelligence Artificielle cherche à gouverner sans conflit, alors la 

seule réponse possible est de lui opposer l’irréductible conflit de la pensée, cette brèche 

métaphysique qui rappelle que l’homme n’est pas une donnée, mais une énigme toujours 

ouverte. 

 

 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         177 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

2. La phénoménologie de l’aliénation digitale comme une triple perte 

Parler de la phénoménologie de l’aliénation digitale revient à interroger 

l’expérience vécue du sujet plongé dans l’univers numérique. Le terme de 

« phénoménologie » renvoie ici à l’héritage philosophique d’Edmund Husserl et de 

Martin Heidegger. 

  Pour E. Husserl (1950, p. 78), « toute intuition donatrice originaire est une source 

de droit pour la connaissance ; tout ce qui s’offre à nous dans l’’’intuition” doit être 

simplement reçu tel qu’il se donne, mais aussi seulement dans les limites où il se donne». 

Pour dire plus amplement, la phénoménologie n’invente pas, elle décrit les structures 

intentionnelles de l’expérience, en se tenant au plus près de ce qui se manifeste dans sa 

donation originaire. Cette perspective est radicalisée par M. Heidegger (1986, p. 58) en 

ces termes : « La phénoménologie signifie : laisser voir à partir de lui-même ce qui se 

montre, tel qu’il se montre à partir de lui-même ».  

Pour ce dernier, la phénoménologie est inscrite dans le champ ontologique. À cet 

effet, il s’agit non seulement de décrire les phénomènes, mais de dévoiler l’Être à travers 

l’analyse du Dasein. La phénoménologie devient dans cette approche une herméneutique 

de l’existence, permettant de comprendre l’homme comme être-au-monde.  

Appliquée au numérique, cette démarche ne consiste donc pas à observer de 

simples usages techniques, mais à mettre en lumière comment l’univers digital 

reconfigure les modalités existentielles fondamentales. On assiste à une modification 

radicale du rapport de l’homme à l’être, au savoir et au temps. C’est pourquoi nous 

analyserons cette aliénation comme une triple perte phénoménologique. 

2.1. L’Aliénation ontologique comme la perte de l’Être-au-monde 

L’ère du numérique a profondément modifié notre rapport au monde, non pas 

comme un simple outil supplémentaire, mais comme un cadre structurant qui redéfinit la 

manière dont nous habitons l’être. Ce qui se joue ici n’est pas tant une mutation des usages 

que la transformation même de notre présence. En clair, nous n’apparaissons plus comme 

des êtres immergés dans l’épaisseur du monde, mais comme des consciences flottantes, 

suspendues dans un réseau d’informations qui précède et filtre notre expérience. Pour 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         178 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

ainsi dire, à la différence du prisonnier de Platon, nous ne sommes même plus enchaînés, 

nous nous abandonnons volontairement à une caverne immatérielle, préférant la fluidité 

rassurante des flux numériques à la résistance du réel. Nous évoluons à cet effet dans un 

espace où la perception ne cesse d’être modelée par des algorithmes, brouillant la 

frontière entre ce qui est donné et ce qui est fabriqué. On peut aisément comprendre ce 

pour quoi, Heidegger pense que la technique moderne ne se limite pas à des instruments, 

mais qu’elle conditionne un mode d’être. Il écrit à cet effet : « L’essence de la technique 

n’est rien de technique » (M. Heidegger 1986, p. 32). 

Or, si la technique moderne tend à transformer le monde en un stock de ressources 

disponibles, le numérique pousse cette logique à son paroxysme. En effet, le numérique 

ne nous donne plus simplement des outils, il reconfigure l’être lui-même en données 

exploitables. Nous ne regardons plus le monde, nous le consultons. De plus, nous ne 

rencontrons plus l’autre, nous interagissons avec un double numérique. Par conséquent, 

tout devient fluide, mais cette fluidité est précisément ce qui nous désincarne. J. M. 

Besnier (2012, p. 44) décrit ce phénomène en ces termes « un homme superflu dans un 

monde plat ». 

Avec la digitalisation du monde, la main ne touche plus, elle effleure un écran 

lisse, elle scrolle. Par voie de conséquence, nous avons perdu la résistance du monde, 

cette matérialité qui oblige l’être à s’engager pleinement. Loin d’être anodine, cette 

mutation affecte jusqu’à notre structure existentielle d’autant plus que nous ne sommes 

plus jetés dans l’être, nous glissons sur sa surface, détachés de ce qui fonde la profondeur 

du réel.  Ainsi, Nietzsche (1966, p. 181-182) comme un prophète de notre temps, 

annonçait l’avènement du nihilisme, cette époque où « les valeurs suprêmes se 

dévalorisent ». Le numérique parachève sans ambages cette dévalorisation en réduisant 

toute expérience à une série d’équivalences. Le vrai et le faux s’entrelacent, le présent et 

le passé se confondent, l’expérience et son simulacre deviennent indissociables.  

L’homme connecté ne vit plus dans un monde ; il navigue dans une matrice 

d’informations où rien n’a plus de poids, où tout est immédiat, mais jamais incarné. Ainsi 

se réalise une aliénation ontologique radicale. À ce titre, nous ne sommes plus des êtres 

confrontés au monde, nous sommes des unités mobiles, détachées de l’être, errant dans 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         179 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

un espace sans résistance ni profondeur. Aussi, cette mutation même si elle est fille de 

l’évolution technicienne engage-t-elle au rebours une transformation manifeste du 

signifiant du verbe : exister. Pour dire simple, Il ne s’agit plus d’un rapport au réel, mais 

d’un mouvement perpétuel au sein d’une réalité seconde, où l’homme ne s’appartient 

plus, où il devient un flux parmi les flux. Une telle perte de l’être engage et rend manifeste 

une aliénation épistémique dans laquelle l’auréole est l’opacité du pouvoir numérique. 

2.2. L’Aliénation épistémique comme opacité du pouvoir numérique 

L’être humain a toujours été pris dans des structures de savoir conditionnant son 

rapport au monde. Mais ce qui caractérise l’ère numérique, c’est la manière dont le savoir 

lui-même devient une force extérieure qui s’impose à l’homme sans jamais se donner 

comme objet de réflexion. Il se développe un sentiment commun de vivre dans une 

époque d’accès illimité à la connaissance, alors même que les conditions de possibilité 

du savoir sont à la fois proches et lointaines. Ainsi, l’aliénation épistémique que l’humain 

subie n’est pas l’ignorance, mais l’impossibilité d’une maîtrise véritable du cadre dans 

lequel le savoir lui est donné. L’homme-sachant ou amoureux de savoir se trouve en 

tension éloignée de la vérité ; la vérité est dorénavant administrée par des entités qui en 

contrôlent la circulation. D’où ce rappel lucide de Foucault (1969, p. 238) en ces termes : 

« Ce n’est pas la vérité qui détient le pouvoir, mais le pouvoir qui détient la vérité ». Pour 

le dire amplement, ce qui se pose et s’impose comme des évidences n’est que le résultat 

d’une organisation du discours qui nous précède. Or, dans l’ère numérique, cette 

organisation ne passe plus par des institutions visibles ou infrastructures sociales et 

politiques telles que l’université, l’État, la presse, mais par des structures techniques 

invisibles comme les algorithmes, les bases de données, l’Intelligence Artificielle. Il y a 

là un constat relevant un déni de confrontation au monde par l’exercice de la raison où la 

vérité cesse d’être une manifestation rationnelle pour être une version déjà filtrée, triée 

selon des critères algorithmiques. 

Partant de ce fait, le savoir moderne ne repose plus sur la quête d’une vérité 

universelle, mais sur des logiques d’efficacité et de performativité. Telle est la conviction 

de J.-F. Lyotard (1979, p. 3) pour qui « le savoir change de statut en même temps que les 

sociétés entrent dans l’âge dit postindustriel et que les cultures entrent dans l’âge dit 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         180 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

postmoderne ». Ce qui importe désormais, ce n’est plus la valeur intrinsèque d’un savoir, 

mais son utilité dans un système d’exploitation de l’information. 

 Dans le numérique, cela prend une dimension radicale, car la connaissance 

devient un produit optimisé en fonction des interactions, des intérêts marchands, des 

logiques d’influence. B. Stiegler (2012, p. 79) conceptualise foncièrement ce fait en 

termes de « prolétarisation cognitive ». Dans ce contexte, avec les technologies, notre 

capacité à structurer notre propre pensée s’effondre. Et cet effondrement n’est pas 

seulement une perte de connaissances, mais il est l’altération du processus même par 

lequel nous nous rapportons au savoir. À cet effet, l’intelligence humaine ne se construit 

plus à partir d’une confrontation au monde, mais à partir de suggestions automatiques, de 

contenus prédigérés, de réponses instantanées qui évacuent l’effort même de la réflexion. 

Dès cet instant, l’aliénation épistémique devient une dépossession existentielle. 

 L’homme utilisant le numérique ne sait plus qu’il ne sait pas. Il vit dans l’illusion 

d’un savoir total, alors qu’il est enfermé dans un cadre de pensée qui le dépasse. 

Amplifiant cette réalité, S.  Zuboff (2019, p. 221) explique que les grandes plateformes 

numériques ne se contentent pas de contrôler l’information ; mieux, elles contrôlent la 

manière dont nous accédons au réel. Elle écrit avec raison : « La volonté humaine est 

désormais une matière première gratuite que les entreprises exploitent pour prédire et 

orienter nos conduites ». Dans cette perspective, ce qui est en jeu, ce n’est pas seulement 

notre accès au savoir, mais la capacité même de notre conscience à s’orienter librement 

dans le monde. En clair, ce n’est pas un manque de savoir qui nous affecte, mais un excès 

d’informations, où tout se vaut, où rien ne résiste. La pensée critique exige un effort, une 

distance, une capacité à interroger le cadre qui rend le savoir possible contrairement à 

l’environnement numérique. Dans cet environnement, tout est immédiat, tout est 

accessible, créant à contrecoup des conditions dans lesquelles l’homme perd toute 

maitrise.  

En somme, l’aliénation épistémique qui accompagne l’ère du numérique n’est pas 

une simple difficulté d’accès à la vérité. Elle est plus profonde, plus insidieuse : elle 

transforme le savoir en un produit, elle dissout la pensée critique dans un flux continu, 

elle rend l’homme dépendant de structures qui décident à sa place. Le numérique, loin 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         181 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

d’être un espace de libération intellectuelle, organise un régime de contrôle du savoir dont 

nous ne percevons même plus les mécanismes. Il ne s’agit plus de penser, mais de réagir. 

Il ne s’agit plus de chercher la vérité, mais de s’abandonner à ce qui nous est donné. 

L’homme numérique ne doute plus, non parce qu’il sait, mais parce qu’il a tout perdu 

jusqu’au sentiment du manque qui fonde toute véritable quête de savoir. Cette quête 

s’engage dans le temps avec les inconséquences qui l’accompagnent ici et là. 

2.3. L’aliénation temporelle comme dissolution du politique sous l’accélération du 

numérique 

Pour I. Newton (1966, p. 6-7), le temps est ce en quoi se succèdent les événements, 

et sans lequel ils ne pourraient exister. Cette définition newtonienne du temps à flanc 

physiciste sauvegarde le cadre indivisible de l’expérience humaine ; d’où son rôle 

fondamental à savoir qu’il est le tissu sur lequel se déploient nos actions, la condition 

silencieuse de toute inscription dans le réel. Pourtant, l’ère du numérique altère 

profondément ce rapport au temps en imposant une accélération continue, fragmentant la 

durée en une série d’instants éphémères.  

Cette mutation ne se limite pas à une simple modification des rythmes de vie en 

ce sens qu’elle affecte la possibilité même du politique, qui exige une temporalité stable 

et une continuité permettant l’institution d’un monde commun. Cependant, sous la 

pression du numérique, la politique devient un simple flux de décisions prises dans 

l’urgence, au détriment de toute construction durable. Hartmut Rosa analyse cette 

transformation en montrant que la modernité tardive repose sur une triple accélération : 

technique, sociale et existentielle. Le numérique, en abolissant la temporalité du différé 

et de la maturation, impose une logique où le présent est perpétuellement dépassé par 

l’instant suivant. Il écrit en filigrane :« L’accélération est une modification du mode 

d’être-au-monde lui-même » (H. Rosa, 2012, p. 79). Ce phénomène ne se contente pas de 

perturber le quotidien d’autant plus qu’il redéfinit notre rapport au monde, empêchant 

l’inscription d’un projet dans une durée signifiante.  

Par conséquent, la politique, qui suppose une élaboration collective et une 

temporalité épaisse, se trouve réduit à une gestion de l’instant, où chaque décision est 

immédiatement remplacée par une nouvelle urgence. Au vu de ce fait, Hannah Arendt 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         182 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

insiste sur la nécessité d’une temporalité longue pour l’action politique. Elle rappelle que 

la politique ne peut se construire dans l’urgence permanente du fait qu’il y a une exigence 

de durée permettant l’émergence d’un espace commun. À ce titre elle note ceci :« L’action 

politique véritable suppose un temps qui ne soit pas celui de l’urgence, mais celui de la 

construction du monde commun » (H. Arendt, 1961, p. 238). Or, l’accélération numérique 

court-circuite ce processus. Le débat public devient pour ainsi dire une succession de 

polémiques éphémères, la communication politique se réduit à des slogans adaptés aux 

algorithmes des réseaux sociaux. Mieux, les décisions politiques s’inscrivent dans une 

temporalité où la préservation du pouvoir à court terme prime sur la construction d’un 

projet de société.  

B. Stiegler est très éloquent sur ce fait. Pour lui, « La politique, pour exister, exige 

un temps de différé, un espace où la pensée peut s’élaborer. L’automatisation numérique 

détruit cette temporalité en imposant l’instantanéité comme seule modalité d’existence » 

(B. Stiegler, 2015, p. 191).  En clair, l’automatisation numérique détruit la possibilité 

même d’un temps politique structurant. Et pour cause, en synchronisant les esprits sur un 

rythme imposé par les plateformes et l’économie de l’attention, le numérique réduit à 

contrecoup le politique à un spectacle où seules comptent l’émotion et la captation de 

l’attention immédiate. Il s’ensuit que la politique perd sa fonction d’institution du 

commun car il devient une simple réaction aux tendances éphémères, une gestion des 

urgences dictée par l’agenda médiatique et les logiques algorithmiques. Il se produit une 

dissolution du temps vécu dans une succession d’instants sans cohérence. Ainsi, B-C. 

Han (2017, p. 27) écrit avec amertume : « L’homme moderne ne vit plus dans le temps, 

il traverse des instants sans jamais les habiter ». Cette fragmentation du temps empêche 

toute véritable délibération collective. En effet, si le politique repose de façon principielle 

sur une temporalité permettant la réflexion, le numérique impose au contraire une vitesse 

incompatible avec l’élaboration d’un projet durable. Face à cette aliénation temporelle, 

nombre d’esprits appellent à une réappropriation du temps politique.  

Pour P. Caye, la seule ressource véritablement irréductible à l’accélération 

marchande est le temps lui-même. Il propose donc une refondation du politique à partir 

d’une temporalité où le présent ne serait plus consumé par l’urgence. Il écrit avec 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         183 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

insistance que : « L’urgence n’appartient qu’à ceux qui ne disposent plus du temps 

nécessaire à leur propre puissance d’agir » (P. Caye, 2024, p. 142). En termes clairs, ce 

que l’accélération numérique produit, c’est précisément cette dépossession du temps, qui 

empêche les individus et les collectifs de se projeter dans un avenir commun.  

L’aliénation temporelle contemporaine ne se limite in fine pas à un simple 

bouleversement des rythmes sociaux, dans la mesure où elle constitue une mutation 

ontologique de notre rapport au monde. Dès lors, en dissolvant la durée dans 

l’instantanéité, elle prive la politique du temps nécessaire à son avènement et, elle 

enferme l’homme dans une immédiateté qui le rend incapable de penser et d’instituer un 

monde commun. Une question intentionnelle et basique se laisse formuler : est-il possible 

de résister à cette aliénation colorée ? 

 3. Résister à l’aliénation pour une éthique de la gouvernance numérique 

  Si l’aliénation digitale se déploie comme une triple perte alors il devient urgent 

de penser les conditions de la résistance. Résister, ici, ne signifie pas refuser le numérique 

en bloc, mais l’habiter autrement, en le réinscrivant dans une perspective éthique qui 

sauve l’humain de sa réduction au calcul. L’éthique de la gouvernance numérique apparaît 

dès lors comme la tâche politique et morale par excellence. Cette tâche consiste à orienter 

les technologies vers la préservation de la dignité humaine, de la justice et du sens. Deux 

axes de réflexion se dessinent : d’une part, la primauté de la responsabilité humaine et, 

d’autre part, la nécessité de tendre vers une justice algorithmique. 

3.1. De la primauté de la responsabilité humaine 

Le jeudi 1er mai 2014, dans une tribune publiée par le Journal The independant, 

Stephen Hawking fait remarquer que l’impact à court terme de l’intelligence artificielle 

dépend de qui la contrôle. Et à long terme, de savoir si elle peut être tout simplement 

contrôlée. Cependant, s’il est vrai que la question de contrôle est digne d’intérêt, celle de 

l’orientation des intentions des développeurs n’a d’égale que celle de ceux qui mettent en 

circulation et commercialisent les applications résultant de leurs recherches. En clair, écrit 

E.N. Mouelle (2017, p. 11-12) « la responsabilité en ce qui concerne les nuisances 

éventuellement causées par certaines applications de l’intelligence artificielle incombe à 

celui qui contrôle ou refuse de la contrôler, à savoir son développeur, c’est-à-dire 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         184 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

l’homme lui-même et non l’algorithme programmé par lui ».  Autrement dit, c’est par 

abus de langage que certains prêtent à l’Intelligence Artificielle à travers l’algorithme ou 

le robot, une capacité intentionnelle, qui suppose elle-même la possession du sens de 

l’initiative et la faculté de se définir des objectifs, supposément inspirés par le souci et la 

connaissance du Bien et du Mal. À partir d’un tel postulat, l’Intelligence Artificielle, fille 

de l’innovation technologique n’est en elle-même porteuse d’aucune valeur morale 

particulière. Ni bien ni mal, écrit H. Cuillandre (2019, p. 52) « elle n’est que ce que nous 

voulons bien en faire ». Dans ce contexte, il se dénoue certains défis mettant en facteur la 

question cruciale de la responsabilité humaine face à l’essor des technologies numériques 

et singulièrement celui de l’intelligence artificielle.  

L’un des grands défis contemporains réside dans la manière dont l’homme, en tant 

qu’acteur politique et moral, peut résister à l’aliénation induite par ces technologies. En 

effet, le transfert du pouvoir décisionnel des humains vers des systèmes automatisés, 

souvent présentés comme plus « objectifs » ou « efficaces », pose une série de défis 

éthiques et politiques. Cette délégation du jugement humain aux machines ne conduit pas 

à une libération, mais plutôt à une forme d’asservissement, où l’humain perd son pouvoir 

de décision. Il est donc impératif de réaffirmer la primauté de la responsabilité humaine, 

à la fois dans les domaines éthiques et politiques.  

Pour E. N. Mouelle, par exemple, l’Intelligence Artificielle, loin d’être un agent 

neutre ou rationnel, est un produit des choix humains. Il affirme à cet effet : « Aucune 

technologie n’est totalement neutre, elle est toujours influencée par les valeurs de ses 

concepteurs » (E- N. Mouelle 2017, p. 45).  À travers ce fragment, il prévient contre 

l’illusion d’un monde gouverné par une intelligence « impartiale », car les algorithmes 

sont construits et déployés dans un cadre socio-économique et politique qui façonne leurs 

objectifs et leurs biais. Ainsi, l’IA risque d’introduire une forme d’opacité dans le 

processus décisionnel, un transfert de pouvoir vers des systèmes dont l’humain ne 

maîtrise plus les règles ni les conséquences, réduisant le rôle de l’individu à celui de 

spectateur passif.  

En parallèle, D. Andler distingue avec clarté les limites de l’intelligence 

artificielle face à l’intelligence humaine. Il écrit avec lucidité que : « L’intelligence 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         185 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

humaine repose sur la capacité à juger et à comprendre le sens de l’action dans un contexte 

moral et social, (…) une faculté qui échappe à l’IA » (D. Andler, 2023, p. 59-62). En 

d’autres termes, l’intelligence humaine ne se limite pas à un calcul objectif mais englobe 

la dimension éthique, contextuelle et subjective de la décision. La délégation de tâches 

morales à des algorithmes, qui ne peuvent saisir la portée éthique de leurs actes, risque de 

défaire l’individu de son rôle moral et politique. 

   Ce danger est encore amplifié par l’émergence du transhumanisme, abordé par 

E.N Mouelle. Il alerte lorsqu’il écrit : « Le transhumanisme veut dépasser l’humain en le 

remplaçant par une version technologique, mais il oublie que cette version déshumanisée 

ne conserve pas les valeurs fondamentales de l’humanité » (E.N.  Mouelle, 2018, p. 35-

36). Pour Mouelle, l’IA et les technologies transhumanistes représentent un risque de 

rupture avec la condition humaine, car elles renoncent à la subjectivité, à la capacité 

d’éprouver le monde de manière personnelle et sensible. 

 En revanche, l’homme, en cherchant à se libérer des limitations biologiques par 

la technologie, se prive des racines qui fondent sa responsabilité morale : sa finitude et sa 

capacité de jugement face à l’altérité. Face à ce constat, la résistance à l’aliénation 

numérique passe par une affirmation claire de la responsabilité humaine dans le cadre de 

la gouvernance technologique. Cette gouvernance ne peut être simplement technique, elle 

doit reposer sur une éthique politique claire.  

Pour Mouelle et Andler, l’homme doit à juste titre être le garant des valeurs 

humaines et politiques face à l’IA. Et cela passe par un cadre de régulation transparent, 

où chaque décision algorithmique doit être explicable et justifiable par des principes 

éthiques clairs. Mouelle insiste sur ce point : « Il appartient aux régulations humaines 

d’assurer que l’IA serve les intérêts de la société tout en préservant la dignité et la liberté 

de l’individu » (E.N. Mouelle, 2017, p. 48). Une gouvernance éthique de l’IA, fondée sur 

la responsabilité humaine, est pour finir, non seulement nécessaire, mais urgente. En 

termes précis, en réaffirmant la primauté de l’humain dans le contrôle des technologies, 

il y a possibilité d’espérer une coexistence harmonieuse entre l’homme et la machine, loin 

des dérives technocratiques et totalitaires.  



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         186 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

En somme, ce défi n’est pas simplement technique, mais éminemment politique 

et moral. Seule une gestion humaine et éthique de l’intelligence artificielle pourra garantir 

que l’outil technologique reste au service de l’homme et non l’inverse. Et dans tous les 

cas, glose Enthoven, une machine ne sera jamais philosophe car, écrit-il, « ce n’est pas 

parce que les machines s’emparent de nos vies que nous sommes sur le point de créer des 

machines vivantes » (R. Enthoven, 2024, p. 82). L’attitude argumentative de Enthoven 

est sans appel, l’homme résistera à toute injonction technologique pour se poser comme 

l’animal de référée intelligent, doué de discernement et de raisonnement.  Sauf que 

l’intelligence artificielle avec son esprit artificiel qui l’enrobe est là avec nous et c’est bon 

gré mal gré engager une réflexion sur une justice algorithmique. Mais qu’entend-t-on par 

cela ? Et quels en sont ces supposés ?   

3.2. Vers une justice algorithmique 

La justice algorithmique est un concept qui émerge dans un contexte où les 

systèmes numériques prennent une place de plus en plus centrale dans nos vies, souvent 

au détriment de notre propre pouvoir de décision. Lorsqu’on parle de justice 

algorithmique, on fait référence à l’idée que les algorithmes, ces programmes automatisés 

qui prennent des décisions sans intervention humaine directe, peuvent être utilisés pour 

appliquer des principes de justice dans des domaines aussi variés que la justice pénale, 

les prêts bancaires ou même les soins de santé. Mais cette idée soulève de nombreuses 

questions fondamentales, notamment sur la capacité des machines à rendre justice de 

manière équitable et humaine. La question substantielle qui se pose est celle de la 

neutralité de l’algorithme. On pourrait prima facie penser que les algorithmes, en tant que 

systèmes purement logiques, sont exempts de toute forme de biais ou de subjectivité. 

Cependant, cette conception est simpliste. Et pour cause, les algorithmes sont le produit 

de décisions humaines. Mieux, ils sont conçus à partir de données collectées dans la 

société, et ces données peuvent être teintées de préjugés historiques ou sociaux. C’est 

pour relever ce fait que B. Ruha pense que l’utilisation des nouvelles technologies 

reproduisent des inégalités ou ce qu’elle appelle le New Jim Code.  

Pour elle, les technologies, loin d’être neutres, peuvent en réalité reproduire et 

amplifier les inégalités existantes. Elle dénonce ce qu’elle appelle la « technologie 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         187 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

racialisée », soulignant que les systèmes algorithmiques peuvent discriminer de manière 

subtile mais systématique les groupes minoritaires. Pour peu dire, la technologie selon 

cette auteure hérite des valeurs inhérentes à une communauté. Cet aspect de l’algorithme 

révèle un point crucial à savoir que la justice, telle que nous la comprenons dans notre 

tradition philosophique, n’est pas une simple application mécanique de règles.  

Et pour cause, elle repose sur des principes éthiques, sur une prise en compte du 

contexte humain et social, sur une capacité à distinguer l’exception et à juger les nuances 

d’une situation particulière. Cette idée est bien accueillie par Daniel Andler. En effet, il 

insiste sur le fait que « l’intelligence humaine est fondamentalement une intelligence du 

jugement, qui va au-delà de la logique du calcul » (Andler, 2019, p. 59). Cette capacité 

de juger, de discerner ce qui est juste dans un contexte particulier, est ce qui manque aux 

algorithmes.  Autrement dit, ce que l’humain apporte à la justice, c’est la reconnaissance 

de la complexité des individus, de leur situation sociale, de leur vécu.  

Avec les algorithmes, les données sont traitées de façon brute sans souvent 

prendre en compte les dimensions humaines essentielles. Or, pour E.N. Mouelle (2020, 

p. 114-118), les algorithmes ne doivent jamais être une fin en soi, mais un outil mis au 

service de la société et des valeurs humaines. Selon lui, il est crucial que les technologies 

soient soumises à une régulation démocratique, « afin de garantir qu’elles ne servent pas 

uniquement les intérêts des grandes entreprises, mais qu’elles soient utilisées pour le bien 

commun ». Cela sous-entend une responsabilité en puissance. 

 En effet, à supposer qu’un algorithme prenne une décision injuste, qui doit-on 

condamner ? qui en est responsable ? Est-ce le programmeur qui l’a conçu ou l’entreprise 

qui l’utilise ? Ou l’algorithme lui-même ? Ces différentes interrogations quoique 

simplistes relèvent toute une problématique de la responsabilité humaine qui reste 

substantielle en tout et au-delà de tout. La justice algorithmique implique donc qu’une 

responsabilité impérative humaine soit toujours présente dans le processus décisionnel. 

L’algorithme doit être un outil, et non un substitut au jugement moral humain. L’éthique 

de la gouvernance algorithmique doit, à ce titre, exiger des concepteurs d’algorithmes 

qu’ils soient pleinement conscients de l’impact de leurs créations, et qu’ils mettent en 

place des mécanismes de surveillance et de révision.  



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         188 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

De ce qui précède, il est à relever que la justice algorithmique n’est pas un concept 

isolé, c’est une question qui touche à l’essence même de ce qu’on peut entendre par « 

justice ». Si on veut une justice qui reflète les valeurs humaines d’équité, d’empathie et 

de responsabilité, alors les algorithmes doivent être conçus et utilisés de manière à 

respecter ces valeurs. À ce titre, la justice algorithmique doit être transparente, inclusive 

et responsable. En accusant ces impératifs, l’algorithme ne pourra remplacer l’humain 

dans sa capacité à juger ce qui est juste, mais il doit toujours être un auxiliaire dans la 

poursuite de la justice, sous la supervision de l’humain, qui reste responsable.  

Conclusion 

Au terme de notre analyse, nous relevons que, dans une gouvernance dominée par 

la rationalité algorithmique, le sujet humain devient une donnée fonctionnelle. Et 

parallèlement, cette rationalité instaure un régime algorithmique qui régule le jeu 

politique ; où la gouvernance ne passe plus par la confrontation des idées, mais par la 

gestion automatique des conduites. D’où la notion de gouvernementalité algorithmique. 

Dans cette gouvernementalité, le sujet humain est sujet à une aliénation profonde et 

nouvelle. En effet, l’aliénation du numérique, loin d’être une simple question de contrôle, 

réside dans la dilution de l’autonomie humaine au profit de systèmes automatisés. Au vu 

de ce fait, la gouvernance politique devient un défi majeur à savoir maintenir l’humain au 

cœur du processus décisionnel face à l’accélération du numérique. Mais comment y 

parvenir ? Telle la question substantielle qui constitue le fil d’Ariane de notre analyse. 

Pour nous, le débat entre « numériphile » et « numériphobe » doit se mener autrement, 

vu qu’un regard attentif de notre modernité montre que le numérique régule notre vie et 

mieux gouverne littéralement notre être-en-société. Considérant ce fait implacable, il 

importe de résister, c’est-à-dire habiter le numérique autrement, en le réinscrivant dans 

une perspective éthique qui sauve l’humain de sa réduction au calcul. Une telle 

perspective de résilience à l’aliénation du numérique a pour finalité une éthique de la 

gouvernance. Laquelle éthique remettra l’homme au centre des finalités technologiques 

pour la préservation de la dignité humaine, de la justice et du sens. H. Cuillandre (2019, 

p. 1) s’inscrit dans cette logique à travers la prescription suivante : « Après l’intelligence 

artificielle et la robotisation : remettre l’humain au cœur du monde ». 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         189 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Références bibliographiques 

ANDLER Daniel, 2023, Intelligence artificielle, intelligence humaine : la double énigme, 

Paris, Gallimard. 

ARENDT Hannah,1961, Condition de l’homme moderne, Paris, Calmann-Lévy. 

BARDINI Thierry, 2018, L’Enfer numérique : Les usages du numérique et leurs dérives, 

Paris, La Découverte. 

BESNIER Jean-Michel, 2012, L’homme simplifié, Le syndrome de la touche étoile Paris, 

Fayard. 

CAYE Pierre, 2024, Seul le temps nous appartient, Paris, Verdier. 

CUILLANDRE Hervé, 2019, Après l’intelligence artificielle et la robotique, Paris, 

Maxima. 

DESCARTES René, 1979, Méditations métaphysiques, Paris, Garnier-Flammarion. 

ELLUL Jacques, 1954, La Technique ou l’Enjeu du siècle, Paris, Calmann-Lévy. 

ENTHOVEN Raphael, 2024, L’esprit artificiel. Une machine ne sera jamais philosophe, 

Paris, L’observateur. 

FOUCAULT Michel, 1979, Naissance de la biopolitique. Paris, Gallimard. 

HAN Byung-Chul, 2017, Psychopolitique : Le néolibéralisme et les nouvelles techniques 

de pouvoir, Trad. F. Joly, Paris, Éditions de l'Observatoire. 

GANASCIA Jean-Gabriel, 2017, Le mythe de la singularité. Faut-il craindre 

l’intelligence artificielle ?, Paris, Éditions du Seuil.  

GILBERT Martin, 2020, Faire la morale aux robots, Québec, Édition Vanessa Allnutt. 

HARTMUT Rosa, 2010, Aliénation et Accélération : Vers une théorie critique de la 

modernité tardive, Paris, La Découverte. 

 HEIDEGGER Martin, 1986, Être et temps, trad. Emmanuel Martineau, Paris, Gallimard. 

LYOTARD Jean-François, La Condition postmoderne : rapport sur le savoir. Paris, 

Éditions de Minuit. 



  

N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO                                                                         190 
 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

MARX Karl, 1867, Le Capital. Paris, Garnier-Flammarion. 

MARX Karl, 1996, Manuscrits de 1844, Paris, Garnier-Flammarion. 

 MOUFFE Chantal, 2000, La démocratie contemporaine : pluralisme, citoyenneté et 

conflit, Paris, La Découverte. 

STIEGLER Bernard, 2015, La société automatique. L’avenir du travail. Paris, Fayard. 

NEWTON Isaac, 1966, Principes mathématiques de la philosophie naturelle, trad. A.-M. 

Bigourdan, Paris, Éditions Gauthier-Villars. 

NJOH MOUELLE Ebenezer, 2017, Transhumanisme, marchands de science et avenir de 

l’homme, Paris, L’Harmattan. 

NJOH MOUELLE Ebenezer, 2018, Quelle éthique pour le transhumanisme ? Des 

hommes augmentés et des posthumains demain en Afrique, Paris, L’Harmattan. 

 NJOH MOUELLE Ebenezer, 2020, Lignes rouges « éthiques » de l’intelligence 

artificielle, Paris, L’Harmattan. 

ROUVROY Antoinette, 2017, Gouverner sans gouverner : une archéologie politique de 

la gouvernementalité algorithmique, Paris, Presses de Sciences Po. 

RUHA Benjamin, 2019, Race After Technology: Abolitionist Tools for the New Jim Code, 

Cambridge, Polity Press. 

ZUBOFF Shoshana, 2019, L’Âge du capitalisme de surveillance : La lutte pour un avenir 

humain à l’ère de l’extraction de données, Paris, Actes Sud. 


	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025
	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

