ISSN: 2617-0051

www.agathos-uao.net



Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Etudes anciennes
de I’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR)
Métaphysique et Histoire de la Philosophie

Département de Philosophie
UFR Communication et Sociéte
Université Alassane Ouattara
Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire

Contacts teléphoniques
de larevue

(+225) 07 07 66 37 80
(+225) 07 07 75 64 69
(+225) 01 03 68 09 07

Boite Postale

01 BP 468 Bouaké 01

E-mail

Agathos.uao@gmail.com
Site internet

http://www.agathos-uao.net



LIGNE EDITORIALE

Dans sa genese et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute
philosophie est, avant tout, une mise en scéne épistémique aux influences multiples et
variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour ol des personnages
conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue
Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des

savoirs passés, présents et a venir.

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée
antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle
a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre
la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise
a relever les malentendus, denouer les équivoques, revigorer les études philosophiques
et les recherches sur I’Antiquité, a travers un cheminement heuristique clair, et un
questionnement tant erudit que fécond. Agathos vise également a constituer, pour
I’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au

service de la recherche.

Par ailleurs, composante de 1’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la
littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme
grec ancien « agathos », c’est-a-dire « bien », est un adjectif qui traduit I'excellence de
caractéere, la vertu. En cela, larevue Agathos est un espace de coalition entre les pensées
du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie.

Si, dans La Républigue, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos »,
pour définir I'idéal, et si I’exégése de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par «
perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’étre ce lieu de la recherche de
I’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité,
privilégier la quéte de 1’excellence. Elle veut apporter a 1’actualité pensante, 1’appui de

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps.

En définitive, la revue Agathos se veut, a la fois, un instrument de pérennisation

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et



épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs
d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, €thiques et
esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de
faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes
d’intelligibilités arrimées a des sources et ressources théoriques, doctrinales et
conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et

critique.

Le Comité de Rédaction



PROTOCOLE DE REDACTION

La revue Agathos publie des textes inédits en langue francaise. lls doivent parvenir
sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la
parution du numéro concerné. Pour étre publiés, les textes soumis doivent se conformer aux
normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme CAMES
(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos.

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme
CAMES (NORCAMES/LSH)
Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme

CAMES peuvent étre articulées autour de six points fondamentaux.
1. La structure d’un article

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de Iauteur,
Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en frangais, Mots-clés, Abstract, Key
words, Introduction (justification du theme, problématique, hypothéses/objectifs scientifiques,

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques.
2. Les articulations d’un article

A I’exception de I’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les
articulations d’un article doivent étre titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ;
1.1.;1.2.;2.;22.;221.;222.;3.;etc.).

3. Les passages cités

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant
et la citation dépassent trois lignes, il faut aller a la ligne, pour présenter la citation (interligne

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point.
4. Les reférences de citation

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la fagon
suivante :

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur, année de publication,

pages citées) ;



- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur (année de publication,
pages citées).

Exemples :

- Eneffet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est

d’élargir I’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquiére une perspective
multiculturelle et globale (...), d’accroitre le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est
pour I’essenticl occupée du groupe professionnel occidental que 1’on appelle les
mathématiciens.

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son
déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et I’histoire, S. B. Diagne
(1991, p. 2) écrit :

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute maniére, les populations ont toujours su opposer a la

philosophie de I’encadrement et a son volontarisme leurs propres stratégies de comportements.

Celles-1a, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou a tout le moins, dans la créativité

dont fait preuve ce que I’on désigne sous le nom de secteur informel et a qui il faudra donner

I’appellation positive d’économie populaire.

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc
déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit :

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concretement par les
populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation
brutale, chémage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle
et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures
et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangeres. (S.
Diakite, 1985, p. 105).

5. Les notes de bas de page

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives

sont numérotées en série continue et présentees en bas de page.
6. Les références bibliographiques

Ce point comprend, d’une part, les divers ¢léments d’une référence bibliographique ;

et, d’autre part, la maniére dont ils doivent étre présentés.

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM
et Prénom (s) de ’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur,
pages (p.) occupées par Iarticle dans la revue ou I’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre
d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’'un mémoire ou
d’une these, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone

Editeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la

\Y



revue (pour un article). Au cas ou un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut

préciser, aprés le titre, le nom du traducteur et/ou I’édition (ex : 2™ éd.).

6.2. La présentation des références bibliographiques

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des
noms d’auteur.

Par exemple :

Reéférences bibliographiques

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan.

AUDARD Cathérine, 2009, Qu est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique,
societe, Paris, Gallimard.

BERGER Gaston, 1967, L ’homme moderne et son éducation, Paris, PUF.

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Legons d’une rencontre
»

Diogene, 202, p. 145-151.

DIAKITE Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question
africaine du développement, Paris, L’Harmattan.

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion.

1. Les dispositions typographiques

Elles sont au nombre de trois.
7. Le texte doit étre présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format
A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-apres : haut : 3 cm; bas : 3 cm ; gauche :

3 cm; droite : 3 cm.

8. Le nombre de mots d’un article doit étre compris entre 5 000 et 7 000.

9. Les différents titres doivent étre présentés en gras, sans soulignement.

\



EQUIPE EDITORIALE
1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université

Alassane Ouattara

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale,

Université Alassane Ouattara

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale,

Université Alassane Ouattara

Secrétaires de rédaction : Dr KONE Ange Allassane, Maitre-Assistant, Métaphysique et
morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAME Daniel, Maitre-Assistant, Etudes

germaniques, Université Alassane Ouattara

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systéemes et réseaux

distribués, Université Alassane Ouattara

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara

2. COMITE SCIENTIFIQUE

PRESIDENT

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouét Boigny
MEMBRES

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de ’homme, Université
Alassane Ouattara

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. BOA Tiemélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix Houphouét-Boigny

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. DIAGNE Malick, Ethique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop
Prof. DIAKITE Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Université d’Abomey

VI



Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du francais, Université Alassane Ouattara
Prof. NIAMKE Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-
Boigny

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara

Prof. KONATE Mahamoudou, Ethique et épistémologie, Université Péléforo Gon
Coulibaly

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Prof. KOUAHO BIé Sylvere Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara
Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo

Prof. NSONSISSA Auguste, Epistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de I’éducation, Université de Lomé

3. COMITE DE LECTURE

PRESIDENT

Prof. Aka Landry KOMENAN, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara
MEMBRES

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. BOA Tiémélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix

Prof. FIE Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de I’art, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Universit¢ d’Abomey

Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Maitre de Conférences, Grammaire et linguistique du francais,
Université Alassane Ouattara

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-Boigny
Prof. KONATE Mahamoudou, Professeur Titulaire, Ethique et épistémologie, Université
Péléforo Gon Coulibaly

Dr MC KOUDOU Landry, Epistémologie, Université Félix Houphouét-Boigny

Vil



Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane
Ouattara

Prof. TRAORE Grégoire, Professeur Titulaire, Ethique environnementale, Université

Alassane Ouattara

Prof. YAPO Elise, Epouse ANVILLE, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure
d’Abidjan

Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara

4. COMITE DE REDACTION

PRESIDENT
Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane
Ouattara

MEMBRES$S
Dr MC SILUE Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane

OQuattara

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane

Quattara

Dr YEO Nontonhoua Anne, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Félix
Houphouét-Boigny



INDEXATION INTERNATIONALE

Pour toute information sur I’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases
de données ci-apres : Mir@bel et Auré Hal.

Mir@bel :

. e
Mir@bel
W (RE)CUEILLIR
LES SAVOIRS **

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique

Auré Hal :

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

FACTEUR D’IMPACT

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (I$SN)
2617-0051


https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

SOMMAIRE

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de I’homme : la protection de ’homme
en question, Fatogoma SILUE, ...t it e p.- 1

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,
OIION Y A .o p. 16

3. Platon et rousseau: le recours aux lois sociales comme panacée au pessimisme
anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA ... p- 29

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des
finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ..., p. 47

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modeéle pour I’Afrique, Kouassi
ROMEO ESSE ..o p. 62

6. Les ambiguités de la laicité : contribution augustinienne pour un compromis entre le
religieux et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOIL........................ p. 79

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence metaphysique et responsabilité civile, Aodji
Eric KOUAKOU. .. .o p. 95

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes
relatives au phénomeéne du suicide, Désiré GUIL..............cooiiiiiiiiiiiiii e, p. 109

9. Culture de I’écran et Pimpératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique,

Babha DAGNOGO. ... .ttt e p. 127
10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et
Bantchin NAPAKOU ...t e e e e e p. 146
11. La gouvernance politique a I’ére de I’intelligence artificielle : phénoménologie d’une
digitalité aliénante, N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO...........coovvviiiininnnnnn. p. 171
12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA...................... p. 191

13. Le poro communautaire senoufo et la modernité : de la difficile conciliation, Yallamissa
Y B O e p. 205

11



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

LA RHETORIQUE SOPHISTIQUE : FLATTERIE OU PERSUASION
RATIONNELLE EFFICACE

YAO Odilon
odailyao@gmail.com

Résumé

Il est quasiment impossible de dissocier, lorsqu’on lit Platon, la rhétorique
sophistique de I’art de la persuasion qui trouve son point d’achévement dans la tromperie
et le mensonge. 1l reproche aux sophistes de persuader en usant de paroles trompeuses pour
produire des simulacres de Vérite. Dans cette perspective, la force persuasive de cette
rhétorique serait synonyme de tromperie et de mépris de la vérité. Pourtant, a I’analyse, la
rhétorique sophistique ne saurait s’épuiser dans les critiques de Platon, parce qu’elle est un

veritable art de persuasion rationnelle et efficace.
Mots-clés : Efficacité, Flatterie, Persuasion, Rationalité, Rhétorique, Sophistique, Vérité
Abstract

When reading Plato, it is virtually impossible to dissociate sophistical rhetoric
from the art of persuasion, which culminates in deception and falsehood. He criticises the
Sophists for persuading others by using misleading words to produce simulacra of truth.
From this perspective, the persuasive power of this rhetoric would be synonymous with
deception and contempt for the truth. However, upon analysis, sophistical rhetoric cannot

be reduced to Plato's criticisms, because it is a true art of rational and effective persuasion.

Keywords : Effectiveness, Flattery, Persuasion, Rationality, Rhetoric, Sophistication,
Truth

Introduction

Michel Meyer (2018, p. 5) définit la rhétorique comme un mécanisme qui « traite de
I’'usage du discours pour plaire comme pour convaincre, pour plaider comme pour
délibérer, pour raisonner comme pour séduire ». Cela signifie que la rhétorique, en tant
qu’art polyvalent, est un procédé qui aménage le discours dans le but de convaincre, de

soutenir ou contester, de juger, d’analyser et ou de séduire. Ces caractéristiques lui

YAO Odilon 16


mailto:odailyao@gmail.com

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

permettent de répondre aux besoins selon le résultat que 1’on souhaite obtenir. Cet usage
multiforme s’assimilerait aux spécificités de la rhétorique sophistique, tel que I’avait
souligné Platon. Et, ce serait 1’une des causes pour lesquelles Platon n’a pas manqué de
critiquer et d’accuser la rhétorique sophistique d’étre dangereuse, parce qu’elle est ployable
a tort ou a raison. Alors, se pose le probléeme suivant : doit-on, comme Platon, condamner
et rejeter la rhétorique sophistique a cause de son caractere malléable ? Telle est la question
centrale qui orientera la présente réflexion. Ce probléme central introduit les questions
subsidiaires suivantes : faut-il admettre, avec Platon, que la rhétorique sophistique n’est
que flatterie ? Ne reléve-t-on pas, au contraire, de la rationalité dans 1’art de persuader des

sophistes ? L’efficacité du discours n’est-¢lle pas au ceeur de cet art ?

L’intention fondatrice de la présente recherche est de montrer la noblesse de la
rhétorique sophistique. Précisément, il s’agit de soutenir que la tromperie, qui parait
incorporeée a la sophistique, est loin d’étre une fin en soi. La tromperie sophistique n’a pas
forcement pour intention de nuire, elle a pour objectif de convaincre. Ainsi, ce travail
ambitionne de démontrer que la rhétorique sophistique est un art de persuasion rationnelle

et efficace.

La méthode qui se préte le mieux a cette recherche est celle de I’analytique. Elle
permettra a la fois de transcender les critiques platoniciennes et, par ricochet, de rendre
compte de la crédibilité de la rhétorique sophistique. Précisement, cette méthode servira,
dans un premier temps, a mettre en exergue les reproches platoniciens adressés a la
rhétorique sophistique. Dans un deuxiéme temps, elle permettra de justifier I’idée selon
laquelle les sophistes ont pratiqué une rhétorique qui est encadrée par la morale, la justice
et les regles qui régissent la communication. In fine, elle servira a démontrer que la
persuasion que produisent les sophistes chez leurs auditeurs, est empreinte de rationalité et

d’efficacité.
1. Les critiques platoniciennes de la rhétorique sophistique

Platon a dénoncé séverement la rhétorique des sophistes. Selon lui, elle ne serait
fondée que sur des vraisemblances, voire la tromperie. Pour comprendre la critique
platonicienne, il faut d’abord cerner la sémantique du mot tromperie. Ce mot traduit

’action de tromper. Mieux, il désigne la volonté d’induire une personne en erreur par ruse,

YAO Odilon 17



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

par dissimulation ou par mensonge. En tant que telle, la tromperie, dans la rhétorique
sophistique, consisterait a ruser avec 1’auditoire, a dissimuler la vérité et a mentir afin de
I’induire en erreur. Aux dires de Platon (2011, 455a) la rhétorique est « productrice de
conviction ; elle fait croire que le juste et ’injuste sont ceci et cela, mais elle ne les fait pas
connaitre ». Autrement dit, la rhétorique sophistique a pour intention de flatter. Cette
intention consiste a tromper 1’interlocuteur a I’aide de tournures langagiéeres alambiquées.
Selon ce philosophe, la rhétorique a pour point d’encrage la production des opinions, tout
en faisant croire que la justice ou D’injustice est quelque chose sans I’identifier
concretement. Pour lui, I’art du discours persuasif du sophiste se caractérise par une
mauvaise intention du rhéteur. Cette intention vise a créer des certitudes sans qu’elles soient

fondées sur des preuves évidentes.

Qui plus est, le sophiste utilise & mauvais escient la rhétorique. Soit il I’utilise pour
générer des illusions, soit il I’utilise pour affirmer ce qu’on sait étre faux ou nier ce qu’on
sait étre vrai. Face a ce constat, Platon juge, en effet, que la tromperie est indissociable de
la rhétorique sophistique. Il le dit parce que cette derniére est un moyen de manipulation et
d’abus de confiance, basé sur une fausse croyance ou une croyance obligée. Pour lui, le
sophiste demeure dans des suppositions qu’il prend pour des évidences. Traduisant cette
approche platonicienne, F. Laupies (2003, p. 93) note que « la rhétorique reléve de la
persuasion : elle ne produit pas une connaissance ; elle suppose une croyance, une
approbation fondée sur un rapport de confiance en celui qui parle (...) elle est une
persuasion démesurée ». En d’autres termes, la rhétorique vient du besoin urgent de
persuader. Pour atteindre cet objectif, la tromperie et la manipulation sont convoquées.
Cette persuasion démesurée suscite 1’adhésion de I’interlocuteur qui, a son tour, croit sans
hésiter. La croyance issue de la persuasion est amplifiée, parce que I’interlocuteur a voué
une confiance totale ou absolue au locuteur. C’est en ce sens qu’advient la démesure dont

parle F. Laupies.

Par ailleurs, 'on distinguerait, selon Platon, deux types de rhétorique : une
productrice de conviction, comme nous I’avons indiqué plus haut, et une autre qui serait
révélatrice de la vérité. En d’autres termes, il y a une rhétorique qui crée la croyance sans

la science, et une autre qui donne la science. Ce qu’il déplore, c’est que la rhétorique

YAO Odilon 18



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

sophistique est créatrice de conviction au lieu d’exprimer la vérité. Et il est sans équivoque
quand il écrit : « Il existe deux formes de convictions : 'une qui permet de croire sans
savoir, et I’autre qui fait connaitre » (Platon, 2011, 454 e). Cette pensée platonicienne
montre la lisiere qui existe entre une mauvaise et une bonne rhétorique. La mauvaise serait
celle que pratique les sophistes, ¢’est-a-dire celle que défend Gorgias, celle qui trompe. Et
la bonne rhétorique serait celle que recommande Platon, celle qui révele la vérité et qui est

empreinte d’éthique.

Pour K. N. Yéo, I’approche platonicienne qui distingue deux types de rhétorique
releve I’absence de rapport entre la rhétorique sophistique et la rhétorique fondée sur
1’éthique. Il précise sa pensee en affirmant :

Dans la perspective platonicienne, le sophisme serait plus attaché a la production de
conviction chez I’auditoire qu’a la valorisation du juste et du bon. Dans ce sens, ce qui
intéresseraient les sophistes, ¢’est de vaincre I’auditeur en paraissant le convaincre, au
lieu de lui tenir un discours reflétant le juste, le vrai et le bon (K. N. Yéo, 2014, p.

7).
De cette pensee, retenons que la rhétorique sophistique est a distinguer de celle qui est
philosophique. Pendant que la rhétorique philosophique vise a convaincre a I’aide
d’arguments juste, vrai et bon ; celle dite sophistique est plutdt portée vers des arguments
fallacieux dans le but de vaincre I’auditoire. Cette dernicre est, de toute évidence, encline

a produire des accords au détriment de la recherche de la vertu.

En tout état de cause, K. N. Yéo, en se référant a la critique platonicienne, retient que
la fin de la rhétorique sophistique est de vaincre I’auditoire avec des paroles mensongeres
afin de le tenir sous son commandement et de le dominer. Cette remarque se justifie a
travers ce qu’affirme Gorgias (2011, 452 e) : « Si tu disposes d’un tel pouvoir, tu feras du
médecin un esclave, un esclave de I’entraineur ». Selon lui, la rhétorique apparait comme
un pouvoir qui donne la capacité a celui qui le possede de tenir en esclavage n’importe
qu’elle personne. Ainsi cette technique servirait a assujettir les interlocuteurs. En cela, elle
ne ferait pas connaitre la vérité. Elle aurait pour mission de mettre, sous son contréle, toute
autorité et tout raisonnement de sorte que la vérité devienne, en fin de compte, la servante
du mensonge. Celui qui posséde le pouvoir de flatter serait capable de tromper méme un

tribunal, et de corrompre un médecin.

YAO Odilon 19



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Flatter semble étre le but ultime poursuivi dans la rhétorique sophistique. Du coup,
le sophiste I’utilise comme bon lui semble pour atteindre cet objectif. H. Joly utilise I’image
du peintre et de la peinture pour illustrer la mauvaise intention du sophiste tel que décrié
par Platon. Selon lui, la rhétorique peut, aussi bien, nous renvoyer a la vérité comme elle
peut aussi nous en éloigner. Il affirme : « Comme certaines peintures, le langage peut
donner I’illusion de cerner le réel et le vrai, tant par le chatoiement de ses mots que par
I’¢loignement du réel. Comme les tableaux, les mots sont les imitations et les homonymes
des choses » (H. Joly, 2003, p. 132-133). Cette approche montre que cette rhétorique
renferme un caractére illusionniste. A juste titre, le sophiste se sert de sa dynamique
créatrice d’illusions, de copies pour séduire ses interlocuteurs. Or, I’on sait, depuis Platon,
que I’image nous éloigne de la réalité. Ainsi, la rhétorique sophistique nous éloignerait de
la vérité.

De ce qui précede, 1’on peut retenir avec Platon que la rhétorique sophistique est un
art de la flatterie, dans la mesure ou elle utilise la vraisemblance pour corrompre le
jugement des interlocuteurs, d’une part. Aussi, I’on peut en déduire que le sophiste est un
illusionniste, un producteur de conviction, voire un manipulateur puisqu’il manie le
discours a sa guise et aux fins de maintenir son hégémonie sur I’auditoire, d’autre part.
Cependant, doit-on, a cause de la malléabilité de la rhétorique sophistique, lui nier toute

crédibilité, notamment sa teneur rationnelle ?
2. La rhétorique sophistique, un art de persuasion rationnelle

Toute rhétorique est, avant tout, persuasive. En effet, la rhétorique est I’art de
persuader, de bien parler et de convaincre grace au maniement des mots. Ce maniement a
pour but de laisser une bonne empreinte sur les consciences. Persuader, c’est créer une
symbiose entre le discours et la raison en tant que faculté qui nous conduit a la vérité. Ainsi,
la rhétorique sophistique, en tant que persuasion, ne fait pas I’apologie de I’irrationnel,
comme a tenté de le faire croire Platon. Elle est plutot cet art qui posséde une bonne dose
de rationalité qu’il convient de mettre en exergue. Cet aspect rationnel de la persuasion,
dans la rhétorique sophistique, s’enracine dans les principes de la morale, de la justice et
de la tempérance. La rhétorique sophistique est une persuasion rationnelle qui épouse les

critéres de la communication humaine.

YAO Odilon 20



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

La rhétorique sophistique se définit comme un art de persuasion rationnelle, parce
qu’elle est encadrée par les principes qui régissent un discours dit rationnel. Mieux, parce
qu’elle est déterminée, c’est-a-dire limitée par les principes qui régissent une bonne
communication. Selon V. Ferry (2020, p.16), « la persuasion nait de la prise en compte de
trois dimensions de la communication : 1’ethos, le logos, le pathos ». Autrement dit, il y a
persuasion, parce que le public accorde une confiance au locuteur (ethos). Ensuite, ses
arguments sont soumis a I’appréciation, c’est-a-dire au jugement du public (logos). Enfin,
la persuasion survient parce que les propos tenus sont capables de mettre le public dans une
disposition émotionnelle (pathos). Ces dimensions ne sauraient se soustraire a la rhétorique

sophistique si I’on s’en tient aux reproches platoniciens.

En sus, la rhétorique sophistique, bien qu’elle soit persuasive, ne fait pas fi des valeurs
morales. Au contraire, elle est canalisée par elles. La morale, en effet, commande d’agir en
ayant pour but, le bien. Or, lorsque le sophiste parle pour persuader, c’est justement parce
qu’il a cette finalit¢ a I’esprit. K. N. Yéo (2014, p. 17) exprime cette intention de la
persuasion sophistique lorsqu’il dit : « La rhétorique doit étre utilisée dans les limites des
principes moraux ». Cela dit, la persuasion doit étre utilisée selon la morale qui intime que
I’on agisse en ayant le bien comme valeur absolue. Ce n’est pas parce que la persuasion

peut tout procurer a I’orateur qu’il doit s’arroger le droit de I’utiliser immoralement.

De plus, la rhétorique sophistique est une technique qui doit étre necessairement
utilisée avec justice. Connaissant la puissance et la force du discours, le sophiste utilise des
mots qui sont empreints du respect de ’humain. Car, Ce n’est pas parce qu’on est bon
orateur qu’on doit, contre tout venant, user de la rhétorique pour dominer, humilier, voire
battre. Pour Gorgias, « ce n’est pas parce qu’on a appris a se battre aux poings, a pratiquer
le pancrace ou a faire de I’escrime qu’il faut employer contre tout un chacun (...),
simplement afin de voir si I’on peut maitriser et ses amis et ses ennemis ! » (Platon, 2011,
456 d - e). Il en ressort qu’il ne faut pas abuser de son art parce qu’on en maitrise les
techniques. Bien au contraire, si I’on veut appliquer son art, il faut qu’il le soit en toute

circonspection c’est-a-dire I'utiliser rationnellement et raisonnablement.

Affirmer que la rhétorique sophistique est rationnelle, c’est reconnaitre que cette

technique est objective, c’est-a-dire orientée vers un but précis et concis. Protagoras (2011,

YAO Odilon 21



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

318 e) dit que son « enseignement porte sur la maniére de bien délibérer (...), savoir
comment administrer au mieux (...) les affaires de la cité, savoir comment devenir le plus
améme de les traiter en actes comme en paroles ». La rhétorique, selon Protagoras, est ainsi
orientée vers une bonne délibération, une meilleure administration et une résolution de tous
les problémes par la parole. Avoir une rhétorique persuasive, c’est avoir des arguments
justes et les mots bien choisis pour former, exprimer ses opinions et défendre ses choix

dans 1’optique de convaincre.

En outre, la rhétorique sophistique est rationnelle, parce qu’elle est encadrée par des
vertus notamment la vérité, le bon et le bien. Persuader, c’est s’inscrire indubitablement
dans P’ordre que décrit Fredéric Laupies. Il considere que tout discours, s’il veut étre
persuasif, doit respecter un ordre. Pour lui, « le discours dévoile I’étre et doit avoir les
caracteéres de 1’€tre : ordre, harmonie, délimitation, exclusion des contraires » (F. Laupies.
2003, p. 104). Cela voudrait dire que la rhétorique révele la pensée. Or, la pensée est
soumise a des caracteres qui impliquent nécessairement que celui qui en use, s’assure de
les respecter. Ces caracteres tiennent compte d’une certaine rigueur propre au mode de
pensee, a savoir : I’harmonie, la délimitation, ’ordre et I’exclusion des contraires ou du

mensonge.

Par ailleurs, lorsque Protagoras (2009, p. 69) affirme : « L’homme est la mesure de
toutes choses », il confie pour ainsi dire la responsabilit¢é a I’homme, en tant qu’étre
raisonnable, de faire entendre raison et de devoiler la vérité. Précisément, il reconnait, a
I’homme, cette possibilité de donner un sens aux choses par ses mots. Mieux, il lui reconnait
une certaine sagesse qui sait adoucir, et qui est capable de transformer des choses dites
mauvaises en d’autres dites bonnes par la puissance persuasive. Ainsi, la capacité de
persuader est une vertu des sages et des savants. C’est pourquoi, Protagoras (2009, p. 71)
« appelle savant celui qui serait capable de transformer les choses qui a I'un de nous
apparaissent (...) mauvaises de fagon qu’elles apparaissent (...) bonnes ». A partir de cette
pensée, I’on retient que ’intellectuel est cette personne capable de métamorphoser les
choses mauvaises en celles qui ne souffrent d’aucune contestation. Explicitement, celui qui

arrive a transformer une mauvaise opinion en sorte qu’elle devienne bonne fait preuve de

YAO Odilon 22



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

sagesse. Sera admis comme savant celui qui, a I’aide de la persuasion, change une situation

indélicate en une moins embarrassante.

Par ricochet, c’est également humain de se laisser persuader par un savant qui réussit
a métamorphoser de mauvaises sensations en de bonnes, dans le but de réduire une
quelconque souffrance. J. P. Dumont (1969, p. 107) ne manque pas de dire que « les natures
cultivées et sensibles se laissent captiver par les voluptés littéraires ». De cette pensée, I’on
retient que se laisser persuader par des propos alléchants est consubstantielle a 1’étre des
hommes sensibles, intelligents. Alors, la persuasion qui nait entre le locuteur et son
interlocuteur est une sensation naturelle, conduite par une personne rationnelle. Il est donc
naturel qu’une personne se laisse persuader parce que cela lui est intrinsequement liée, a

cause du fait qu’elle est guidée par son intelligence.

En somme, la rhétorique sophistique est rationnelle en tant qu’elle tient compte des
criteres de la pensée, du rationnel, du bien et de la vérité. Contrairement a Platon qui pense
que la rhétorique sophistique est une flatterie, on peut affirmer que la flatterie convient a la
disposition des ames des interlocuteurs. Pour Gorgias (2009, p. 157),

le trompeur est plus honnéte que le non-trompeur et le trompé plus sage que le non-
trompé. [Il I’explique en disant que] le trompeur était plus juste parce qu’il produisait
ce a quoi il s’était engagé, et le trompé plus sage, car le fait de n’étre pas insensible le
rend plus enclin a se laisser prendre au plaisir du discours.

Selon I’auteur, il y a une part d’honnéteté et de sagesse chez le flatteur. Si réussir a tromper
un auditeur est le moyen unique pour le convaincre, alors s’il se laisse entrainer par des
paroles seduisantes, témoigne de sa disposition d’étre humain. Par ricochet, toutes
prétentions de vouloir toujours convaincre sans user de la flatterie est un idéal difficile a

atteindre. Au contraire, cette prétention expose I’auditeur a une duperie plus dévastatrice.

Cependant, comme Platon, F. Laupies (2003, p. 93) pense que le caractére trompeur
de la rhétorique sophistique le bornerait a étre «un discours vain: une puissance
impuissante ». Si ’on s’en tient a cette perception, la tromperie qui est partie intégrante de
la rhétorique sophistique, est cette derniere qui prouve la vanité de cet art. Au demeurant,
tant que la persuasion ne produirait pas de connaissances solides et qu’elle se limiterait a

emprunter des critéres supposés de la croyance et de la vérité pour tromper, elle demeura

YAO Odilon 23



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

impuissante, ¢’est-a-dire inefficace. Néanmoins, ne faut-il pas, au-dela, voir une approche

objective de la rhétorique sophistique en tant que persuasion efficace ?
3. L’efficacité du discours, une caractéristique de la rhétorique sophistique

L’art de la persuasion sophistique n’est pas simplement cette technique flatteuse
que dépeint Platon. Il a la particularité de donner I’efficacité au discours par la conviction
qu’il produit. En effet, un discours est efficace lorsqu’il a des effets sur les autres. Mieux,
la rhétorique est efficace parce qu’elle est capable de révéler la vérité. Pourtant, révéler la
vérité, c’est étre en mesure de dire le réel et d’indexer des faits. Antiphon, dans les Discours
conserves, soutient que la persuasion est une puissance qui rend le discours efficace. Il

affirme :

11 est, en effet, déja arrivé que beaucoup de gens, parce qu’ils ne possédaient pas cette
puissance persuasive de la parole, n’aient pas été convaincants, alors qu’ils disaient la
vérité, et aient péri pour cette raison méme : ils n’étaient pas capables de faire connaitre
la vérité ; mais beaucoup, parce qu’ils possédaient cette puissance persuasive de la
parole, étaient convaincants dans leur mensonge, et furent sauvés pour cette raison :
parce qu’ils mentaient (Antiphon, 2009, p. 285).

Pour le Rhammontois, ’expérience a prouvé que des personnes dépourvues de 1’efficacité
de la parole, ont péri alors qu’elles détenaient la vérité. Il en est de méme pour des gens qui
n’arrivent pas a gagner les autres a leur cause, parce qu’ils ne savent pas parler
efficacement. Pourtant, pour ne pas périr, pour révéler la vérité et pour étre convaincant, il
faut nécessairement étre persuasif. Sinon, selon lui, plusieurs utilisent abusivement la
persuasion a des desseins malsains. Il affirme, avec beaucoup de désarrois, que « beaucoup,
parce qu’ils possédaient cette puissance persuasive de la parole, étaient convaincants dans
leur mensonge, et furent sauvés pour cette raison : parce qu’ils mentaient » (Antiphon,
2009, p. 285). Selon cette pensée, il est regrettable que des personnes usent
malencontreusement de la rhétorique pour mentir et se soustraire a la justice. Elles y

parviennent parce qu’elles réussissent a convaincre tout le monde par le mensonge.

En plus, Defficacité de la rhétorique sophistique réside dans sa capacité a
convaincre. Or convaincre, c¢’est amener quelqu’un a reconnaitre et accepter comme vrai
ce qui est dit. C’est aussi amener une personne a découvrir les forces et les faiblesses d’une
proposition ou d’un fait. En effet, étre convaincant, c’est avoir la capacité de gagner des

interlocuteurs, aussi hostiles et robustes soient-ils, a sa cause. Et cela ne dépend pas du

YAO Odilon 24



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

physique du locuteur, puisqu’il fait adhérer a coups d’argument et non par la force. Homere
(1965, p. 167), a propos, dit que « quelqu'un peut avoir une constitution faible, mais la
divinité le dote parfois d'une langue belle et puissante. On le voit parler avec allégresse. Il
y a de l'assurance quand il parle, et en parlant il gagne ses interlocuteurs a sa cause ». La
persuasion est efficace parce qu’elle est un don des dieux. Mieux, ce qui est donné par la
divinité ne souffre d’aucune contestation, d’aucune résistance. Par conséquent, une
personne peut étre fréle, mais avoir des arguments trés convaincants, parce qu’elle sait

parler et parce que ses propos sont aussi puissants que robustes.

En outre, bien que pouvant avoir une constitution faible, le rhéteur est détenteur
d’une maitrise du discours qui, hon seulement lui confére 1’assurance, mais le fait passer
maitre sur les émotions et sur les sensations. Bref, si I’on soutient que 1’art de la persuasion
est efficace, c’est parce qu’il est capable d’influencer I’esprit. Gorgias soutient que le
discours persuasif est comme ce « maitre puissant qui, par un corps tres petit et tout a fait
invisible, accomplit des actes au plus haut point divins. Il est capable, en effet, d’apaiser la
crainte, d’¢éloigner la peine, de faire naitre la joie » (Gorgias, 2009, p. 139). Le discours
efficace est un discours qui accomplit des prouesses propres aux dieux, c’est-a-dire qui
apaise, soulage et égaye. Pour cela, la rhétorique sophistique est persuasive parce qu’elle

est efficace pour consoler, pour guérir et pour redonner de I’espoir.

Par ailleurs, la rhétorique sophistique est efficace, parce qu’elle réussit la ou la
médecine échoue. Disons-le, la rhétorique, chez le sophiste, est I’art du discours persuasif
qui est assimilable au remeéde dont a besoin le malade pour guérir. En effet, si pour guérir
il faut prendre des médicaments et que seul le discours persuasif peut faciliter sa prise, alors
le discours est semblable a une ordonnance. Gorgias montre clairement le réle prépondérant

du discours persuasif. Il affirme :
Je suis allé, souvent déja, avec mon frére, avec d’autres médecins, visiter des malades
qui ne consentaient ni a boire leur reméde ni a se laisser saigner ou cautériser par le

médecin. Et Ia ol ce médecin était impuissant a les convaincre, moi, je parvenais, sans
autre art que la rhétorique, a les convaincre (Gorgias, 2011, 456b).

Il témoigne qu’il a réussi, trés fréquemment, a faire soigner des patients ou a leur faire boire

des médicaments, alors que ceux-ci refusaient de les prendre sous I’ordonnance des

YAO Odilon 25



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

médecins. S’il les y améne, c’est grace a I’efficacité de son discours, c’est grace a la

rhétorique.

Qui plus est, la rhétorique sophistique possede les mémes attributs que le médecin.
C’est ce qui concrétise son efficacité. Pendant que le médecin soigne les maux physiques,
c¢’est-a-dire ceux du corps ou de la matiére, la rhétorique sophistique, quant a elle, agit sur
I’ame, c’est-a-dire I’immatériel. Cependant, les deux sont complémentaires dans la
guérison de I’homme. Aussi serait-il juste de dire, avec G. R. Dherbey (2012, p. 42.), que
« la rhétorique est le médecin des ames affligées et angoissées. (...) il n’y a pas de maux
que le langage ne peut pas guérir. (...) le langage est alors le médecin des ames divisées ».
Il faut comprendre, par-Ia, que le rhéteur sophiste partage les mémes atouts que le médecin.
La persuasion est donc le médicament qu’utilise le rhéteur pour guérir les &mes plongées
dans une tristesse profonde, la dépression ou I’anxiété. Bref, il n’y a pas de peine que la

rhétorique ne peut pas éradiquer.

Plus encore, 1’on ne cesserait pas de rendre compte de ’efficacité de la rhétorique
sophistique, dans la mesure ou elle permet de corriger les erreurs et d’apporter du réconfort.
Selon Alcidamas (2009, p. 95), « quand il s’agit de faire entendre raison a ceux qui sont
dans I’erreur, réconforter ceux qui sont dans le malheur, apaiser ceux qui sont en colere,
réfuter les accusations lancées a I’improviste, le talent oratoire alors est capable de répondre
au besoin des hommes ». A travers cette pensée, il convient de retenir que la rhétorique
sophistique est d’une efficacité prépondérante lorsqu’il s’agit de contredire un mensonge.
Elle représente également une alliée siire quand il s’agit de consoler ceux qui sont dans le
malheur. De cette pensée, I’on retient que le talent oratoire, a lui seul, est une arme capable

de tempérer la colére et de contrer promptement les fausses accusations.

Aussi, le rhéteur sophiste a, certes, le pouvoir de convaincre, de persuader les autres,
parce qu’il a ce don divin, mais la, ou réside le plus son efficacité, c’est la capacité a faire
prévaloir son opinion sur toutes les autres sans user de contrainte. Mieux, la rhétorique
sophistique est efficace, parce qu’elle donne les rudiments qu’il faut, a celui qui la maitrise,
pour avoir toujours raison. Selon Gorgias (2011, 456a - 456b), « la rhétorique, laquelle
contient, pour ainsi dire, toutes les capacités humaines, les maintient toutes sous son

contrble ! ». Selon cet auteur, la rhétorique possede tous les talents dont pourrait avoir

YAO Odilon 26



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

besoin chaque spécialiste. C’est cette qualité qui confére, au rhéteur, ’autorité dont il a
besoin pour faire adopter son opinion par quiconque. Car, « il n’y a rien dont I’orateur ne
puisse parler, en public, avec une plus grande force de persuasion que celle de n’importe

quel spécialiste. Ah, si grande est la puissance de cet art rhétorique », (Gorgias, 2011, 456c¢).

Pour finir, la rhétorique est efficace parce qu’elle atteint généralement sa cible. En
effet, la persuasion ne procede pas du discours du plus fort. Mais, elle vient d’un discours
qui sait rassembler et fusionner d’autres discours, pour constituer la vérité. Pour G. R.
Dherbey (2012, p. 25), « ce qui donne au discours sa force, c’est le consensus qu’il
provogue ». La force du discours persuasif se trouve dans la volonté des autres a s’accorder

sur une idée. Mieux, le discours n’a d’efficacité que lorsqu’il est accepté de tous.
Conclusion

Les critiques de Platon condamnent la rhétorique sophistique a demeurer comme une
technique de seconde zone. Lorsque 1’on suit ses critiques, on n’hésite pas a taxer la
rhétorique sophistique d’art de la tromperie, de la séduction et de la production abusive de
conviction. Mais, apres réflexion, il ressort que la rhétorique sophistique est a distinguer de
celle qui a pour seul but de contraindre a 1’adhésion par la flatterie. Elle ne saurait se borner

aux attributs que lui confere Platon.

Bien plus, lorsque 1’on analyse minutieusement les fragments des sophistes, la
rhétorique sophistique y est plutét en tant qu’art de bien parler et de bien articuler. C’est un
art qui confére un usage efficace de la parole. En tant que tel, il n’est pas rare de constater
que cette technique soit persuasive, parce qu’elle respecte les principes de la
communication. Aussi est-on fondé a affirmer que la rhétorique sophistique est encadrée
par les régles de la morale. En d’autres termes, la rhétorique sophistique est porteuse de
discours vrais, révélateur du bien, du juste et du raisonnable. Loin d’étre un art a condamner
et a rejeter a cause de son caractere malléable, la rhétorique sophistique doit étre

appréhendée comme une persuasion rationnelle qui donne de I’efficacité au discours.

YAO Odilon 27



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Références bibliographiques

ALCIDAMAS, 2009, « Témoignages anciens sur la vie et I’ccuvre d’Alcidamas », Les
sophistes 11, trad. Jean-Francois Pradeau, Paris, Flammarion, p. 89-92.

ANTIPHON, 2009, « Discours conservés », Les sophistes I, trad. Jean-Francois Pradeau,

Paris, Flammarion, p. 161-325.
DHERBEY Gilbert Romeyer, 2012, Les Sophistes, Paris, PUF.
DUMONT Jean Paul, 1963, La Philosophie antique, Paris, PUF.

FERRY Victor, 2020, 12 lecons rhétoriques pour prendre le pouvoir, Paris, Editions
Eyrolles.

GORGIAS, 2009, « Fragments présumés ceuvre de Gorgias », Les sophistes I, trad. Jean-

Frangois Pradeau, Paris, Flammarion.
HOMERE, 1965, L Odyssée, trad. Médéric Dufour, Paris, G.F.

JOLY Henri, 2003, Le renversement platonicien, trad. Monique Dixsaut, Paris, J. Vrin.
LAUPIES Fredéric, 2003, Gorgias de Platon. Lecon philosophique, Paris, PUF.

PLATON, 2011, « Protagoras », Euvres Compleétes, trad. Luc Brisson, Paris, Flammarion.
PLATON, 2011, « Gorgias », (Euvres Compleétes, trad. Luc Brisson, Paris, Flammarion.
PRADEAU Jean-Francois, 2009, Les sophistes I, Paris, Flammarion.

PRADEAU Jean-Francois, 2009, Les sophistes |1, Paris, Flammarion.

PROTAGORAS, 2009, « Fragments présumés des ceuvres de Protagoras », Les sophistes

I, trad. Jean-Francois Pradeau, Paris, Flammarion.

YEO Kolotioloma Nicolas, 2014, « La rhétorique sophistique en question », Nodus sciendi,

Revue des lettres, arts, sciences de l'imaginaire et sciences humaines, vol. 3, p. 5-20.

YAO Odilon 28



	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES
	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

