
Numéro 009
Octobre 2025



I  

Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Études anciennes 

de l’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR) 

Métaphysique et Histoire de la Philosophie 

Département de Philosophie 

 

UFR Communication et Société  

Université Alassane Ouattara 

Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire 

 

Contacts téléphoniques 

de la revue   

(+225) 07 07 66 37 80 

(+225) 07 07 75 64 69 

(+225) 01 03 68 09 07 

Boîte Postale  

01 BP 468 Bouaké 01  

E-mail  

Agathos.uao@gmail.com 

Site internet  

http://www.agathos-uao.net 
  

 



II  

LIGNE ÉDITORIALE 

Dans sa genèse et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute 

philosophie est, avant tout, une mise en scène épistémique aux influences multiples et 

variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour où des personnages 

conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue 

Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des 

savoirs passés, présents et à venir. 

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée 

antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle 

a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre 

la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise 

à relever les malentendus, dénouer les équivoques, revigorer les études philosophiques 

et les recherches sur l’Antiquité, à travers un cheminement heuristique clair, et un 

questionnement tant érudit que fécond. Agathos vise également à constituer, pour 

l’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au 

service de la recherche. 

Par ailleurs, composante de l’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la 

littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme 

grec ancien « agathos », c’est-à-dire « bien », est un adjectif qui traduit l'excellence de 

caractère, la vertu. En cela, la revue Agathos est un espace de coalition entre les pensées 

du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de 

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie. 

Si, dans La République, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos », 

pour définir l'idéal, et si l’exégèse de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par « 

perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’être ce lieu de la recherche de 

l’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité, 

privilégier la quête de l’excellence. Elle veut apporter à l’actualité pensante, l’appui de 

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps. 

En définitive, la revue Agathos se veut, à la fois, un instrument de pérennisation 

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et 



III  

épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs 

d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, éthiques et 

esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de 

faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes 

d’intelligibilités arrimées à des sources et ressources théoriques, doctrinales et 

conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et 

critique. 

 

 Le Comité de Rédaction 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV  

PROTOCOLE DE RÉDACTION 

La revue Agathos publie des textes inédits en langue française. Ils doivent parvenir 

sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la 

parution du numéro concerné. Pour être publiés, les textes soumis doivent se conformer aux 

normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES 

(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos. 

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES (NORCAMES/LSH) 

Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES peuvent être articulées autour de six points fondamentaux. 

1. La structure d’un article 

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de l’auteur, 

Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en français, Mots-clés, Abstract, Key 

words, Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques. 

2. Les articulations d’un article 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les 

articulations d’un article doivent être titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ; 

1.1. ; 1.2. ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1. ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 

3. Les passages cités 

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant 

et la citation dépassent trois lignes, il faut aller à la ligne, pour présenter la citation (interligne 

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point. 

4. Les références de citation 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 

suivante : 

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur, année de publication, 

pages citées) ; 



V  

- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur (année de publication, 

pages citées). 

Exemples : 

- En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est 

d’élargir l’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquière une perspective 

multiculturelle et globale (…), d’accroître le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est 
pour l’essentiel occupée du groupe professionnel occidental que l’on appelle les 

mathématiciens. 

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son 

déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et l’histoire, S. B. Diagne 

(1991, p. 2) écrit : 

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute manière, les populations ont toujours su opposer à la 
philosophie de l’encadrement et à son volontarisme leurs propres stratégies de comportements. 

Celles-là, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou à tout le moins, dans la créativité 

dont fait preuve ce que l’on désigne sous le nom de secteur informel et à qui il faudra donner 

l’appellation positive d’économie populaire. 

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc 

déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit : 

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concrètement par les 

populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation 
brutale, chômage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle 

et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures 

et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangères. (S. 

Diakité, 1985, p. 105). 

5. Les notes de bas de page 

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives 

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page. 

6. Les références bibliographiques 

Ce point comprend, d’une part, les divers éléments d’une référence bibliographique ; 

et, d’autre part, la manière dont ils doivent être présentés. 

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique 

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM 

et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Éditeur, 

pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre 

d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou 

d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone 

Éditeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 



VI  

revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut 

préciser, après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex : 2ème éd.). 

6.2. La présentation des références bibliographiques 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 

documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des 

noms d’auteur. 

Par exemple : 

Références bibliographiques 

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan. 

AUDARD Cathérine, 2009, Qu’est-ce que le libéralisme ? Éthique, politique, 

société, Paris, Gallimard. 

BERGER Gaston, 1967, L’homme moderne et son éducation, Paris, PUF. 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Leçons d’une rencontre 

», 

Diogène, 202, p. 145-151. 

DIAKITÉ Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question 

africaine du développement, Paris, L’Harmattan. 

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion. 

II. Les dispositions typographiques 

Elles sont au nombre de trois. 

7. Le texte doit être présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format 

A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-après : haut : 3 cm ; bas : 3 cm ; gauche : 

3 cm ; droite : 3 cm. 

8. Le nombre de mots d’un article doit être compris entre 5 000 et 7 000. 

9. Les différents titres doivent être présentés en gras, sans soulignement. 



VII  

ÉQUIPE ÉDITORIALE 

1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS 

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université 

Alassane Ouattara 

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale, 

Université Alassane Ouattara 

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, 

Université Alassane Ouattara 

Secrétaires de rédaction : Dr KONÉ Ange Allassane, Maître-Assistant, Métaphysique et 

morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAMÉ Daniel, Maître-Assistant, Études 

germaniques, Université Alassane Ouattara 

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systèmes et réseaux 

distribués, Université Alassane Ouattara 

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué 

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara 

2. COMITÉ SCIENTIFIQUE  

PRÉSIDENT 

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouët Boigny 

MEMBRES 

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de l’homme, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. DIAGNE Malick, Éthique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop 

Prof. DIAKITÉ Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 



VIII  

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du français, Université Alassane Ouattara 

Prof. NIAMKÉ Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-

Boigny 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Éthique et épistémologie, Université Péléforo Gon 

Coulibaly 

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. KOUAHO Blé Sylvère Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo 

Prof. NSONSISSA Auguste, Épistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi 

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara 

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de l’éducation, Université de Lomé 

3. COMITÉ DE LECTURE 

PRÉSIDENT 

Prof. Aka Landry KOMÉNAN, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

MEMBRES 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix  

Prof. FIÉ Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de l’art, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Maître de Conférences, Grammaire et linguistique du français, 

Université Alassane Ouattara 

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-Boigny  

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Professeur Titulaire, Éthique et épistémologie, Université  

Péléforo Gon Coulibaly 

Dr MC KOUDOU Landry, Épistémologie, Université Félix Houphouët-Boigny  



IX  

Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane 

Ouattara 

Prof. TRAORÉ Grégoire, Professeur Titulaire, Éthique environnementale, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. YAPO Élise, Épouse ANVILLÉ, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure 

d’Abidjan 

Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara 

 

4. COMITÉ DE RÉDACTION 

PRÉSIDENT 

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

MEMBRES 

Dr MC SILUÉ Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane 

Ouattara 

Dr YÉO Nontonhoua Anne, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Félix 

Houphouët-Boigny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



X  

INDEXATION INTERNATIONALE 

Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases 

de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal. 

 

Mir@bel : 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique 

 

Auré Hal : 

 

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526 

 

FACTEUR D’IMPACT 

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025   

   INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)  

   2617-0051 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526


11 

 

 

SOMMAIRE 
 

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de l’homme : la protection de l’homme 

en question, Fatogoma SILUÉ, …………… ……………………………………………………p. 1 

 

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,  

Odilon YAO…………………………………………………………………………….………..p. 16 

 

3. Platon et rousseau : le recours aux lois sociales comme panacée au pessimisme 

anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA …………………………………….……………..p. 29 

 

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des 

finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ………………………………………………………..…..p. 47 

 

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modèle pour l’Afrique, Kouassi 

Roméo ESSE …………………………………………………………………………………….p. 62 

 

6. Les ambiguïtés de la laïcité : contribution augustinienne pour un compromis entre le 

religieux et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI…….……………..p. 79 

 

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji 

Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95 

 

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes 

relatives au phénomène du suicide, Désiré GUI……………………………………….…….p. 109  

 

9. Culture de l’écran et l’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique, 

Baba DAGNOGO………………………………………………………………………………p. 127 

 

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et 

Bantchin NAPAKOU ………………………………………………………………………….p. 146 

 

11. La gouvernance politique à l’ère de l’intelligence artificielle : phénoménologie d’une 

digitalité aliénante, N’gouan Mathieu AGAMAN et Kouamé YAO………….…….………..p. 171 

 

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA……………..…..p. 191 

 

13. Le poro communautaire senoufo et la modernité : de la difficile conciliation, Yallamissa 

YEO……………………………………………………………………………………………..p. 205 

 

 
 



             

YAO Odilon                                                                                                                        16 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

LA RHÉTORIQUE SOPHISTIQUE : FLATTERIE OU PERSUASION 

RATIONNELLE EFFICACE 

YAO Odilon 

odailyao@gmail.com 

Résumé 

Il est quasiment impossible de dissocier, lorsqu’on lit Platon, la rhétorique 

sophistique de l’art de la persuasion qui trouve son point d’achèvement dans la tromperie 

et le mensonge. Il reproche aux sophistes de persuader en usant de paroles trompeuses pour 

produire des simulacres de vérité. Dans cette perspective, la force persuasive de cette 

rhétorique serait synonyme de tromperie et de mépris de la vérité. Pourtant, à l’analyse, la 

rhétorique sophistique ne saurait s’épuiser dans les critiques de Platon, parce qu’elle est un 

véritable art de persuasion rationnelle et efficace. 

Mots-clés : Efficacité, Flatterie, Persuasion, Rationalité, Rhétorique, Sophistique, Vérité  

Abstract 

 When reading Plato, it is virtually impossible to dissociate sophistical rhetoric 

from the art of persuasion, which culminates in deception and falsehood. He criticises the 

Sophists for persuading others by using misleading words to produce simulacra of truth. 

From this perspective, the persuasive power of this rhetoric would be synonymous with 

deception and contempt for the truth. However, upon analysis, sophistical rhetoric cannot 

be reduced to Plato's criticisms, because it is a true art of rational and effective persuasion. 

Keywords : Effectiveness, Flattery, Persuasion, Rationality, Rhetoric, Sophistication, 

Truth 

Introduction 

 Michel Meyer (2018, p. 5) définit la rhétorique comme un mécanisme qui « traite de 

l’usage du discours pour plaire comme pour convaincre, pour plaider comme pour 

délibérer, pour raisonner comme pour séduire ». Cela signifie que la rhétorique, en tant 

qu’art polyvalent, est un procédé qui aménage le discours dans le but de convaincre, de 

soutenir ou contester, de juger, d’analyser et ou de séduire. Ces caractéristiques lui 

mailto:odailyao@gmail.com


             

YAO Odilon                                                                                                                        17 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

permettent de répondre aux besoins selon le résultat que l’on souhaite obtenir. Cet usage 

multiforme s’assimilerait aux spécificités de la rhétorique sophistique, tel que l’avait 

souligné Platon. Et, ce serait l’une des causes pour lesquelles Platon n’a pas manqué de 

critiquer et d’accuser la rhétorique sophistique d’être dangereuse, parce qu’elle est ployable 

à tort ou à raison. Alors, se pose le problème suivant : doit-on, comme Platon, condamner 

et rejeter la rhétorique sophistique à cause de son caractère malléable ? Telle est la question 

centrale qui orientera la présente réflexion. Ce problème central introduit les questions 

subsidiaires suivantes : faut-il admettre, avec Platon, que la rhétorique sophistique n’est 

que flatterie ? Ne relève-t-on pas, au contraire, de la rationalité dans l’art de persuader des 

sophistes ? L’efficacité du discours n’est-elle pas au cœur de cet art ? 

 L’intention fondatrice de la présente recherche est de montrer la noblesse de la 

rhétorique sophistique. Précisément, il s’agit de soutenir que la tromperie, qui paraît 

incorporée à la sophistique, est loin d’être une fin en soi. La tromperie sophistique n’a pas 

forcément pour intention de nuire, elle a pour objectif de convaincre. Ainsi, ce travail 

ambitionne de démontrer que la rhétorique sophistique est un art de persuasion rationnelle 

et efficace. 

 La méthode qui se prête le mieux à cette recherche est celle de l’analytique. Elle 

permettra à la fois de transcender les critiques platoniciennes et, par ricochet, de rendre 

compte de la crédibilité de la rhétorique sophistique. Précisément, cette méthode servira, 

dans un premier temps, à mettre en exergue les reproches platoniciens adressés à la 

rhétorique sophistique. Dans un deuxième temps, elle permettra de justifier l’idée selon 

laquelle les sophistes ont pratiqué une rhétorique qui est encadrée par la morale, la justice 

et les règles qui régissent la communication. In fine, elle servira à démontrer que la 

persuasion que produisent les sophistes chez leurs auditeurs, est empreinte de rationalité et 

d’efficacité.  

1. Les critiques platoniciennes de la rhétorique sophistique 

 Platon a dénoncé sévèrement la rhétorique des sophistes. Selon lui, elle ne serait 

fondée que sur des vraisemblances, voire la tromperie. Pour comprendre la critique 

platonicienne, il faut d’abord cerner la sémantique du mot tromperie.  Ce mot traduit 

l’action de tromper. Mieux, il désigne la volonté d’induire une personne en erreur par ruse, 



             

YAO Odilon                                                                                                                        18 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

par dissimulation ou par mensonge. En tant que telle, la tromperie, dans la rhétorique 

sophistique, consisterait à ruser avec l’auditoire, à dissimuler la vérité et à mentir afin de 

l’induire en erreur.  Aux dires de Platon (2011, 455a) la rhétorique est « productrice de 

conviction ; elle fait croire que le juste et l’injuste sont ceci et cela, mais elle ne les fait pas 

connaître ». Autrement dit, la rhétorique sophistique a pour intention de flatter. Cette 

intention consiste à tromper l’interlocuteur à l’aide de tournures langagières alambiquées. 

Selon ce philosophe, la rhétorique a pour point d’encrage la production des opinions, tout 

en faisant croire que la justice ou l’injustice est quelque chose sans l’identifier 

concrètement. Pour lui, l’art du discours persuasif du sophiste se caractérise par une 

mauvaise intention du rhéteur. Cette intention vise à créer des certitudes sans qu’elles soient 

fondées sur des preuves évidentes. 

Qui plus est, le sophiste utilise à mauvais escient la rhétorique. Soit il l’utilise pour 

générer des illusions, soit il l’utilise pour affirmer ce qu’on sait être faux ou nier ce qu’on 

sait être vrai. Face à ce constat, Platon juge, en effet, que la tromperie est indissociable de 

la rhétorique sophistique. Il le dit parce que cette dernière est un moyen de manipulation et 

d’abus de confiance, basé sur une fausse croyance ou une croyance obligée. Pour lui, le 

sophiste demeure dans des suppositions qu’il prend pour des évidences. Traduisant cette 

approche platonicienne, F. Laupies (2003, p. 93) note que « la rhétorique relève de la 

persuasion : elle ne produit pas une connaissance ; elle suppose une croyance, une 

approbation fondée sur un rapport de confiance en celui qui parle (…) elle est une 

persuasion démesurée ». En d’autres termes, la rhétorique vient du besoin urgent de 

persuader. Pour atteindre cet objectif, la tromperie et la manipulation sont convoquées. 

Cette persuasion démesurée suscite l’adhésion de l’interlocuteur qui, à son tour, croit sans 

hésiter. La croyance issue de la persuasion est amplifiée, parce que l’interlocuteur a voué 

une confiance totale ou absolue au locuteur. C’est en ce sens qu’advient la démesure dont 

parle F. Laupies.  

Par ailleurs, l’on distinguerait, selon Platon, deux types de rhétorique : une 

productrice de conviction, comme nous l’avons indiqué plus haut, et une autre qui serait 

révélatrice de la vérité. En d’autres termes, il y a une rhétorique qui crée la croyance sans 

la science, et une autre qui donne la science. Ce qu’il déplore, c’est que la rhétorique 



             

YAO Odilon                                                                                                                        19 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

sophistique est créatrice de conviction au lieu d’exprimer la vérité. Et il est sans équivoque 

quand il écrit : « Il existe deux formes de convictions : l’une qui permet de croire sans 

savoir, et l’autre qui fait connaître » (Platon, 2011, 454 e). Cette pensée platonicienne 

montre la lisière qui existe entre une mauvaise et une bonne rhétorique. La mauvaise serait 

celle que pratique les sophistes, c’est-à-dire celle que défend Gorgias, celle qui trompe. Et 

la bonne rhétorique serait celle que recommande Platon, celle qui révèle la vérité et qui est 

empreinte d’éthique. 

Pour K. N. Yéo, l’approche platonicienne qui distingue deux types de rhétorique 

relève l’absence de rapport entre la rhétorique sophistique et la rhétorique fondée sur 

l’éthique. Il précise sa pensée en affirmant : 

Dans la perspective platonicienne, le sophisme serait plus attaché à la production de 
conviction chez l’auditoire qu’à la valorisation du juste et du bon. Dans ce sens, ce qui 

intéresseraient les sophistes, c’est de vaincre l’auditeur en paraissant le convaincre, au 

lieu de lui tenir un discours reflétant le juste, le vrai et le bon (K. N. Yéo, 2014, p. 

7).  

De cette pensée, retenons que la rhétorique sophistique est à distinguer de celle qui est 

philosophique. Pendant que la rhétorique philosophique vise à convaincre à l’aide 

d’arguments juste, vrai et bon ; celle dite sophistique est plutôt portée vers des arguments 

fallacieux dans le but de vaincre l’auditoire. Cette dernière est, de toute évidence, encline 

à produire des accords au détriment de la recherche de la vertu. 

En tout état de cause, K. N. Yéo, en se référant à la critique platonicienne, retient que 

la fin de la rhétorique sophistique est de vaincre l’auditoire avec des paroles mensongères 

afin de le tenir sous son commandement et de le dominer. Cette remarque se justifie à 

travers ce qu’affirme Gorgias (2011, 452 e) : « Si tu disposes d’un tel pouvoir, tu feras du 

médecin un esclave, un esclave de l’entraîneur ». Selon lui, la rhétorique apparaît comme 

un pouvoir qui donne la capacité à celui qui le possède de tenir en esclavage n’importe 

qu’elle personne. Ainsi cette technique servirait à assujettir les interlocuteurs. En cela, elle 

ne ferait pas connaître la vérité. Elle aurait pour mission de mettre, sous son contrôle, toute 

autorité et tout raisonnement de sorte que la vérité devienne, en fin de compte, la servante 

du mensonge. Celui qui possède le pouvoir de flatter serait capable de tromper même un 

tribunal, et de corrompre un médecin. 



             

YAO Odilon                                                                                                                        20 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

Flatter semble être le but ultime poursuivi dans la rhétorique sophistique. Du coup, 

le sophiste l’utilise comme bon lui semble pour atteindre cet objectif. H. Joly utilise l’image 

du peintre et de la peinture pour illustrer la mauvaise intention du sophiste tel que décrié 

par Platon. Selon lui, la rhétorique peut, aussi bien, nous renvoyer à la vérité comme elle 

peut aussi nous en éloigner. Il affirme : « Comme certaines peintures, le langage peut 

donner l’illusion de cerner le réel et le vrai, tant par le chatoiement de ses mots que par 

l’éloignement du réel. Comme les tableaux, les mots sont les imitations et les homonymes 

des choses » (H. Joly, 2003, p. 132-133). Cette approche montre que cette rhétorique 

renferme un caractère illusionniste. À juste titre, le sophiste se sert de sa dynamique 

créatrice d’illusions, de copies pour séduire ses interlocuteurs. Or, l’on sait, depuis Platon, 

que l’image nous éloigne de la réalité. Ainsi, la rhétorique sophistique nous éloignerait de 

la vérité.  

 De ce qui précède, l’on peut retenir avec Platon que la rhétorique sophistique est un 

art de la flatterie, dans la mesure où elle utilise la vraisemblance pour corrompre le 

jugement des interlocuteurs, d’une part. Aussi, l’on peut en déduire que le sophiste est un 

illusionniste, un producteur de conviction, voire un manipulateur puisqu’il manie le 

discours à sa guise et aux fins de maintenir son hégémonie sur l’auditoire, d’autre part. 

Cependant, doit-on, à cause de la malléabilité de la rhétorique sophistique, lui nier toute 

crédibilité, notamment sa teneur rationnelle ? 

2. La rhétorique sophistique, un art de persuasion rationnelle 

Toute rhétorique est, avant tout, persuasive. En effet, la rhétorique est l’art de 

persuader, de bien parler et de convaincre grâce au maniement des mots. Ce maniement a 

pour but de laisser une bonne empreinte sur les consciences. Persuader, c’est créer une 

symbiose entre le discours et la raison en tant que faculté qui nous conduit à la vérité. Ainsi, 

la rhétorique sophistique, en tant que persuasion, ne fait pas l’apologie de l’irrationnel, 

comme a tenté de le faire croire Platon. Elle est plutôt cet art qui possède une bonne dose 

de rationalité qu’il convient de mettre en exergue. Cet aspect rationnel de la persuasion, 

dans la rhétorique sophistique, s’enracine dans les principes de la morale, de la justice et 

de la tempérance. La rhétorique sophistique est une persuasion rationnelle qui épouse les 

critères de la communication humaine.  



             

YAO Odilon                                                                                                                        21 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

La rhétorique sophistique se définit comme un art de persuasion rationnelle, parce 

qu’elle est encadrée par les principes qui régissent un discours dit rationnel. Mieux, parce 

qu’elle est déterminée, c’est-à-dire limitée par les principes qui régissent une bonne 

communication. Selon V. Ferry (2020, p.16), « la persuasion naît de la prise en compte de 

trois dimensions de la communication : l’ethos, le logos, le pathos ». Autrement dit, il y a 

persuasion, parce que le public accorde une confiance au locuteur (ethos). Ensuite, ses 

arguments sont soumis à l’appréciation, c’est-à-dire au jugement du public (logos). Enfin, 

la persuasion survient parce que les propos tenus sont capables de mettre le public dans une 

disposition émotionnelle (pathos). Ces dimensions ne sauraient se soustraire à la rhétorique 

sophistique si l’on s’en tient aux reproches platoniciens. 

En sus, la rhétorique sophistique, bien qu’elle soit persuasive, ne fait pas fi des valeurs 

morales. Au contraire, elle est canalisée par elles. La morale, en effet, commande d’agir en 

ayant pour but, le bien. Or, lorsque le sophiste parle pour persuader, c’est justement parce 

qu’il a cette finalité à l’esprit. K. N. Yéo (2014, p. 17) exprime cette intention de la 

persuasion sophistique lorsqu’il dit : « La rhétorique doit être utilisée dans les limites des 

principes moraux ». Cela dit, la persuasion doit être utilisée selon la morale qui intime que 

l’on agisse en ayant le bien comme valeur absolue. Ce n’est pas parce que la persuasion 

peut tout procurer à l’orateur qu’il doit s’arroger le droit de l’utiliser immoralement. 

De plus, la rhétorique sophistique est une technique qui doit être nécessairement 

utilisée avec justice. Connaissant la puissance et la force du discours, le sophiste utilise des 

mots qui sont empreints du respect de l’humain. Car, ce n’est pas parce qu’on est bon 

orateur qu’on doit, contre tout venant, user de la rhétorique pour dominer, humilier, voire 

battre. Pour Gorgias, « ce n’est pas parce qu’on a appris à se battre aux poings, à pratiquer 

le pancrace ou à faire de l’escrime qu’il faut employer contre tout un chacun (…), 

simplement afin de voir si l’on peut maîtriser et ses amis et ses ennemis ! » (Platon, 2011, 

456 d - e). Il en ressort qu’il ne faut pas abuser de son art parce qu’on en maîtrise les 

techniques. Bien au contraire, si l’on veut appliquer son art, il faut qu’il le soit en toute 

circonspection c’est-à-dire l’utiliser rationnellement et raisonnablement. 

Affirmer que la rhétorique sophistique est rationnelle, c’est reconnaître que cette 

technique est objective, c’est-à-dire orientée vers un but précis et concis. Protagoras (2011, 



             

YAO Odilon                                                                                                                        22 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

318 e) dit que son « enseignement porte sur la manière de bien délibérer (…), savoir 

comment administrer au mieux (…) les affaires de la cité, savoir comment devenir le plus 

à même de les traiter en actes comme en paroles ». La rhétorique, selon Protagoras, est ainsi 

orientée vers une bonne délibération, une meilleure administration et une résolution de tous 

les problèmes par la parole. Avoir une rhétorique persuasive, c’est avoir des arguments 

justes et les mots bien choisis pour former, exprimer ses opinions et défendre ses choix 

dans l’optique de convaincre. 

En outre, la rhétorique sophistique est rationnelle, parce qu’elle est encadrée par des 

vertus notamment la vérité, le bon et le bien. Persuader, c’est s’inscrire indubitablement 

dans l’ordre que décrit Frédéric Laupies. Il considère que tout discours, s’il veut être 

persuasif, doit respecter un ordre. Pour lui, « le discours dévoile l’être et doit avoir les 

caractères de l’être : ordre, harmonie, délimitation, exclusion des contraires » (F. Laupies. 

2003, p. 104). Cela voudrait dire que la rhétorique révèle la pensée. Or, la pensée est 

soumise à des caractères qui impliquent nécessairement que celui qui en use, s’assure de 

les respecter. Ces caractères tiennent compte d’une certaine rigueur propre au mode de 

pensée, à savoir : l’harmonie, la délimitation, l’ordre et l’exclusion des contraires ou du 

mensonge.  

Par ailleurs, lorsque Protagoras (2009, p. 69) affirme : « L’homme est la mesure de 

toutes choses », il confie pour ainsi dire la responsabilité à l’homme, en tant qu’être 

raisonnable, de faire entendre raison et de dévoiler la vérité. Précisément, il reconnaît, à 

l’homme, cette possibilité de donner un sens aux choses par ses mots. Mieux, il lui reconnaît 

une certaine sagesse qui sait adoucir, et qui est capable de transformer des choses dites 

mauvaises en d’autres dites bonnes par la puissance persuasive. Ainsi, la capacité de 

persuader est une vertu des sages et des savants. C’est pourquoi, Protagoras (2009, p. 71) 

« appelle savant celui qui serait capable de transformer les choses qui à l’un de nous 

apparaissent (…) mauvaises de façon qu’elles apparaissent (…) bonnes ». À partir de cette 

pensée, l’on retient que l’intellectuel est cette personne capable de métamorphoser les 

choses mauvaises en celles qui ne souffrent d’aucune contestation. Explicitement, celui qui 

arrive à transformer une mauvaise opinion en sorte qu’elle devienne bonne fait preuve de 



             

YAO Odilon                                                                                                                        23 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

sagesse. Sera admis comme savant celui qui, à l’aide de la persuasion, change une situation 

indélicate en une moins embarrassante.  

Par ricochet, c’est également humain de se laisser persuader par un savant qui réussit 

à métamorphoser de mauvaises sensations en de bonnes, dans le but de réduire une 

quelconque souffrance. J. P. Dumont (1969, p. 107) ne manque pas de dire que « les natures 

cultivées et sensibles se laissent captiver par les voluptés littéraires ». De cette pensée, l’on 

retient que se laisser persuader par des propos alléchants est consubstantielle à l’être des 

hommes sensibles, intelligents. Alors, la persuasion qui naît entre le locuteur et son 

interlocuteur est une sensation naturelle, conduite par une personne rationnelle. Il est donc 

naturel qu’une personne se laisse persuader parce que cela lui est intrinsèquement liée, à 

cause du fait qu’elle est guidée par son intelligence. 

En somme, la rhétorique sophistique est rationnelle en tant qu’elle tient compte des 

critères de la pensée, du rationnel, du bien et de la vérité. Contrairement à Platon qui pense 

que la rhétorique sophistique est une flatterie, on peut affirmer que la flatterie convient à la 

disposition des âmes des interlocuteurs. Pour Gorgias (2009, p. 157),  

le trompeur est plus honnête que le non-trompeur et le trompé plus sage que le non-

trompé. [Il l’explique en disant que] le trompeur était plus juste parce qu’il produisait 
ce à quoi il s’était engagé, et le trompé plus sage, car le fait de n’être pas insensible le 

rend plus enclin à se laisser prendre au plaisir du discours. 

Selon l’auteur, il y a une part d’honnêteté et de sagesse chez le flatteur. Si réussir à tromper 

un auditeur est le moyen unique pour le convaincre, alors s’il se laisse entraîner par des 

paroles séduisantes, témoigne de sa disposition d’être humain. Par ricochet, toutes 

prétentions de vouloir toujours convaincre sans user de la flatterie est un idéal difficile à 

atteindre. Au contraire, cette prétention expose l’auditeur à une duperie plus dévastatrice. 

Cependant, comme Platon, F. Laupies (2003, p. 93) pense que le caractère trompeur 

de la rhétorique sophistique le bornerait à être « un discours vain : une puissance 

impuissante ». Si l’on s’en tient à cette perception, la tromperie qui est partie intégrante de 

la rhétorique sophistique, est cette dernière qui prouve la vanité de cet art. Au demeurant, 

tant que la persuasion ne produirait pas de connaissances solides et qu’elle se limiterait à 

emprunter des critères supposés de la croyance et de la vérité pour tromper, elle demeura 



             

YAO Odilon                                                                                                                        24 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

impuissante, c’est-à-dire inefficace. Néanmoins, ne faut-il pas, au-delà, voir une approche 

objective de la rhétorique sophistique en tant que persuasion efficace ? 

3. L’efficacité du discours, une caractéristique de la rhétorique sophistique 

 L’art de la persuasion sophistique n’est pas simplement cette technique flatteuse 

que dépeint Platon. Il a la particularité de donner l’efficacité au discours par la conviction 

qu’il produit. En effet, un discours est efficace lorsqu’il a des effets sur les autres. Mieux, 

la rhétorique est efficace parce qu’elle est capable de révéler la vérité. Pourtant, révéler la 

vérité, c’est être en mesure de dire le réel et d’indexer des faits. Antiphon, dans les Discours 

conservés, soutient que la persuasion est une puissance qui rend le discours efficace. Il 

affirme : 

Il est, en effet, déjà arrivé que beaucoup de gens, parce qu’ils ne possédaient pas cette 
puissance persuasive de la parole, n’aient pas été convaincants, alors qu’ils disaient la 

vérité, et aient péri pour cette raison même : ils n’étaient pas capables de faire connaître 

la vérité ; mais beaucoup, parce qu’ils possédaient cette puissance persuasive de la 
parole, étaient convaincants dans leur mensonge, et furent sauvés pour cette raison : 

parce qu’ils mentaient (Antiphon, 2009, p. 285).  

Pour le Rhammontois, l’expérience a prouvé que des personnes dépourvues de l’efficacité 

de la parole, ont péri alors qu’elles détenaient la vérité. Il en est de même pour des gens qui 

n’arrivent pas à gagner les autres à leur cause, parce qu’ils ne savent pas parler 

efficacement. Pourtant, pour ne pas périr, pour révéler la vérité et pour être convaincant, il 

faut nécessairement être persuasif. Sinon, selon lui, plusieurs utilisent abusivement la 

persuasion à des desseins malsains. Il affirme, avec beaucoup de désarrois, que « beaucoup, 

parce qu’ils possédaient cette puissance persuasive de la parole, étaient convaincants dans 

leur mensonge, et furent sauvés pour cette raison : parce qu’ils mentaient » (Antiphon, 

2009, p. 285). Selon cette pensée, il est regrettable que des personnes usent 

malencontreusement de la rhétorique pour mentir et se soustraire à la justice. Elles y 

parviennent parce qu’elles réussissent à convaincre tout le monde par le mensonge.   

 En plus, l’efficacité de la rhétorique sophistique réside dans sa capacité à 

convaincre. Or convaincre, c’est amener quelqu’un à reconnaître et accepter comme vrai 

ce qui est dit. C’est aussi amener une personne à découvrir les forces et les faiblesses d’une 

proposition ou d’un fait. En effet, être convaincant, c’est avoir la capacité de gagner des 

interlocuteurs, aussi hostiles et robustes soient-ils, à sa cause. Et cela ne dépend pas du 



             

YAO Odilon                                                                                                                        25 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

physique du locuteur, puisqu’il fait adhérer à coups d’argument et non par la force. Homère 

(1965, p. 167), à propos, dit que « quelqu'un peut avoir une constitution faible, mais la 

divinité le dote parfois d'une langue belle et puissante. On le voit parler avec allégresse. Il 

y a de l'assurance quand il parle, et en parlant il gagne ses interlocuteurs à sa cause ». La 

persuasion est efficace parce qu’elle est un don des dieux. Mieux, ce qui est donné par la 

divinité ne souffre d’aucune contestation, d’aucune résistance. Par conséquent, une 

personne peut être frêle, mais avoir des arguments très convaincants, parce qu’elle sait 

parler et parce que ses propos sont aussi puissants que robustes. 

 En outre, bien que pouvant avoir une constitution faible, le rhéteur est détenteur 

d’une maîtrise du discours qui, non seulement lui confère l’assurance, mais le fait passer 

maître sur les émotions et sur les sensations. Bref, si l’on soutient que l’art de la persuasion 

est efficace, c’est parce qu’il est capable d’influencer l’esprit. Gorgias soutient que le 

discours persuasif est comme ce « maître puissant qui, par un corps très petit et tout à fait 

invisible, accomplit des actes au plus haut point divins. Il est capable, en effet, d’apaiser la 

crainte, d’éloigner la peine, de faire naître la joie » (Gorgias, 2009, p. 139). Le discours 

efficace est un discours qui accomplit des prouesses propres aux dieux, c’est-à-dire qui 

apaise, soulage et égaye. Pour cela, la rhétorique sophistique est persuasive parce qu’elle 

est efficace pour consoler, pour guérir et pour redonner de l’espoir. 

 Par ailleurs, la rhétorique sophistique est efficace, parce qu’elle réussit là où la 

médecine échoue. Disons-le, la rhétorique, chez le sophiste, est l’art du discours persuasif 

qui est assimilable au remède dont a besoin le malade pour guérir. En effet, si pour guérir 

il faut prendre des médicaments et que seul le discours persuasif peut faciliter sa prise, alors 

le discours est semblable à une ordonnance. Gorgias montre clairement le rôle prépondérant 

du discours persuasif. Il affirme : 

Je suis allé, souvent déjà, avec mon frère, avec d’autres médecins, visiter des malades 
qui ne consentaient ni à boire leur remède ni à se laisser saigner ou cautériser par le 

médecin. Et là où ce médecin était impuissant à les convaincre, moi, je parvenais, sans 

autre art que la rhétorique, à les convaincre (Gorgias, 2011, 456b).  

Il témoigne qu’il a réussi, très fréquemment, à faire soigner des patients ou à leur faire boire 

des médicaments, alors que ceux-ci refusaient de les prendre sous l’ordonnance des 



             

YAO Odilon                                                                                                                        26 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

médecins. S’il les y amène, c’est grâce à l’efficacité de son discours, c’est grâce à la 

rhétorique. 

Qui plus est, la rhétorique sophistique possède les mêmes attributs que le médecin. 

C’est ce qui concrétise son efficacité. Pendant que le médecin soigne les maux physiques, 

c’est-à-dire ceux du corps ou de la matière, la rhétorique sophistique, quant à elle, agit sur 

l’âme, c’est-à-dire l’immatériel. Cependant, les deux sont complémentaires dans la 

guérison de l’homme. Aussi serait-il juste de dire, avec G. R. Dherbey (2012, p. 42.), que 

« la rhétorique est le médecin des âmes affligées et angoissées. (…) il n’y a pas de maux 

que le langage ne peut pas guérir. (…) le langage est alors le médecin des âmes divisées ». 

Il faut comprendre, par-là, que le rhéteur sophiste partage les mêmes atouts que le médecin. 

La persuasion est donc le médicament qu’utilise le rhéteur pour guérir les âmes plongées 

dans une tristesse profonde, la dépression ou l’anxiété. Bref, il n’y a pas de peine que la 

rhétorique ne peut pas éradiquer.  

Plus encore, l’on ne cesserait pas de rendre compte de l’efficacité de la rhétorique 

sophistique, dans la mesure où elle permet de corriger les erreurs et d’apporter du réconfort. 

Selon Alcidamas (2009, p. 95), « quand il s’agit de faire entendre raison à ceux qui sont 

dans l’erreur, réconforter ceux qui sont dans le malheur, apaiser ceux qui sont en colère, 

réfuter les accusations lancées à l’improviste, le talent oratoire alors est capable de répondre 

au besoin des hommes ». À travers cette pensée, il convient de retenir que la rhétorique 

sophistique est d’une efficacité prépondérante lorsqu’il s’agit de contredire un mensonge. 

Elle représente également une alliée sûre quand il s’agit de consoler ceux qui sont dans le 

malheur. De cette pensée, l’on retient que le talent oratoire, à lui seul, est une arme capable 

de tempérer la colère et de contrer promptement les fausses accusations.  

Aussi, le rhéteur sophiste a, certes, le pouvoir de convaincre, de persuader les autres, 

parce qu’il a ce don divin, mais là, où réside le plus son efficacité, c’est la capacité à faire 

prévaloir son opinion sur toutes les autres sans user de contrainte. Mieux, la rhétorique 

sophistique est efficace, parce qu’elle donne les rudiments qu’il faut, à celui qui la maîtrise, 

pour avoir toujours raison.  Selon Gorgias (2011, 456a - 456b), « la rhétorique, laquelle 

contient, pour ainsi dire, toutes les capacités humaines, les maintient toutes sous son 

contrôle ! ». Selon cet auteur, la rhétorique possède tous les talents dont pourrait avoir 



             

YAO Odilon                                                                                                                        27 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

besoin chaque spécialiste. C’est cette qualité qui confère, au rhéteur, l’autorité dont il a 

besoin pour faire adopter son opinion par quiconque. Car, « il n’y a rien dont l’orateur ne 

puisse parler, en public, avec une plus grande force de persuasion que celle de n’importe 

quel spécialiste. Ah, si grande est la puissance de cet art rhétorique », (Gorgias, 2011, 456c).  

Pour finir, la rhétorique est efficace parce qu’elle atteint généralement sa cible. En 

effet, la persuasion ne procède pas du discours du plus fort. Mais, elle vient d’un discours 

qui sait rassembler et fusionner d’autres discours, pour constituer la vérité. Pour G. R. 

Dherbey (2012, p. 25), « ce qui donne au discours sa force, c’est le consensus qu’il 

provoque ». La force du discours persuasif se trouve dans la volonté des autres à s’accorder 

sur une idée. Mieux, le discours n’a d’efficacité que lorsqu’il est accepté de tous. 

Conclusion  

Les critiques de Platon condamnent la rhétorique sophistique à demeurer comme une 

technique de seconde zone. Lorsque l’on suit ses critiques, on n’hésite pas à taxer la 

rhétorique sophistique d’art de la tromperie, de la séduction et de la production abusive de 

conviction. Mais, après réflexion, il ressort que la rhétorique sophistique est à distinguer de 

celle qui a pour seul but de contraindre à l’adhésion par la flatterie. Elle ne saurait se borner 

aux attributs que lui confère Platon.  

Bien plus, lorsque l’on analyse minutieusement les fragments des sophistes, la 

rhétorique sophistique y est plutôt en tant qu’art de bien parler et de bien articuler. C’est un 

art qui confère un usage efficace de la parole. En tant que tel, il n’est pas rare de constater 

que cette technique soit persuasive, parce qu’elle respecte les principes de la 

communication. Aussi est-on fondé à affirmer que la rhétorique sophistique est encadrée 

par les règles de la morale. En d’autres termes, la rhétorique sophistique est porteuse de 

discours vrais, révélateur du bien, du juste et du raisonnable. Loin d’être un art à condamner 

et à rejeter à cause de son caractère malléable, la rhétorique sophistique doit être 

appréhendée comme une persuasion rationnelle qui donne de l’efficacité au discours.   

 

 

 



             

YAO Odilon                                                                                                                        28 
 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

 

Références bibliographiques 

ALCIDAMAS, 2009, « Témoignages anciens sur la vie et l’œuvre d’Alcidamas », Les 

sophistes II, trad. Jean-François Pradeau, Paris, Flammarion, p. 89-92. 

ANTIPHON, 2009, « Discours conservés », Les sophistes I, trad. Jean-François Pradeau, 

Paris, Flammarion, p. 161-325. 

DHERBEY Gilbert Romeyer, 2012, Les Sophistes, Paris, PUF. 

DUMONT Jean Paul, 1963, La Philosophie antique, Paris, PUF. 

FERRY Victor, 2020, 12 leçons rhétoriques pour prendre le pouvoir, Paris, Éditions 

Eyrolles. 

GORGIAS, 2009, « Fragments présumés œuvre de Gorgias », Les sophistes I, trad. Jean-

François Pradeau, Paris, Flammarion. 

HOMÈRE, 1965, L’Odyssée, trad. Médéric Dufour, Paris, G.F. 

JOLY Henri, 2003, Le renversement platonicien, trad. Monique Dixsaut, Paris, J. Vrin. 

LAUPIES Frédéric, 2003, Gorgias de Platon. Leçon philosophique, Paris, PUF. 

PLATON, 2011, « Protagoras », Œuvres Complètes, trad. Luc Brisson, Paris, Flammarion. 

PLATON, 2011, « Gorgias », Œuvres Complètes, trad. Luc Brisson, Paris, Flammarion. 

PRADEAU Jean-François, 2009, Les sophistes I, Paris, Flammarion. 

PRADEAU Jean-François, 2009, Les sophistes II, Paris, Flammarion. 

PROTAGORAS, 2009, « Fragments présumés des œuvres de Protagoras », Les sophistes 

I, trad. Jean-François Pradeau, Paris, Flammarion. 

YÉO Kolotioloma Nicolas, 2014, « La rhétorique sophistique en question », Nodus sciendi, 

Revue des lettres, arts, sciences de l’imaginaire et sciences humaines, vol. 3, p. 5-20. 


	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES
	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

