
Numéro 009
Octobre 2025



I 

 

Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Études anciennes 

de l’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR) 

Métaphysique et Histoire de la Philosophie 

Département de Philosophie 

 

UFR Communication et Société  

Université Alassane Ouattara 

Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire 

 

Contacts téléphoniques 

de la revue   

(+225) 07 07 66 37 80 

(+225) 07 07 75 64 69 

(+225) 01 03 68 09 07 

Boîte Postale  

01 BP 468 Bouaké 01  

E-mail  

Agathos.uao@gmail.com 

Site internet  

http://www.agathos-uao.net 
  

 



II 

 

 

INDEXATION INTERNATIONALE 

Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases 

de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal. 

 

Mir@bel : 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique 

 

Auré Hal : 

 

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526 

 

FACTEUR D’IMPACT 

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025   

   INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)  

   2617-0051 

 

 

 

 

 

 

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526


III 

 

LIGNE ÉDITORIALE 

Dans sa genèse et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute 

philosophie est, avant tout, une mise en scène épistémique aux influences multiples et 

variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour où des personnages 

conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue 

Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des 

savoirs passés, présents et à venir. 

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée 

antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle 

a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre 

la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise 

à relever les malentendus, dénouer les équivoques, revigorer les études philosophiques 

et les recherches sur l’Antiquité, à travers un cheminement heuristique clair, et un 

questionnement tant érudit que fécond. Agathos vise également à constituer, pour 

l’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au 

service de la recherche. 

Par ailleurs, composante de l’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la 

littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme 

grec ancien « agathos », c’est-à-dire « bien », est un adjectif qui traduit l'excellence de 

caractère, la vertu. En cela, la revue Agathos est un espace de coalition entre les pensées 

du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de 

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie. 

Si, dans La République, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos », 

pour définir l'idéal, et si l’exégèse de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par « 

perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’être ce lieu de la recherche de 

l’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité, 

privilégier la quête de l’excellence. Elle veut apporter à l’actualité pensante, l’appui de 

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps. 

En définitive, la revue Agathos se veut, à la fois, un instrument de pérennisation 

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et 



IV 

 

épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs 

d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, éthiques et 

esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de 

faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes 

d’intelligibilités arrimées à des sources et ressources théoriques, doctrinales et 

conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et 

critique. 

 

 Le Comité de Rédaction 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

PROTOCOLE DE RÉDACTION 

La revue Agathos publie des textes inédits en langue française. Ils doivent parvenir 

sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la 

parution du numéro concerné. Pour être publiés, les textes soumis doivent se conformer aux 

normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES 

(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos. 

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES (NORCAMES/LSH) 

Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système 

CAMES peuvent être articulées autour de six points fondamentaux. 

1. La structure d’un article 

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de l’auteur, 

Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en français, Mots-clés, Abstract, Key 

words, Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques. 

2. Les articulations d’un article 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les 

articulations d’un article doivent être titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ; 

1.1. ; 1.2. ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1. ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 

3. Les passages cités 

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant 

et la citation dépassent trois lignes, il faut aller à la ligne, pour présenter la citation (interligne 

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point. 

4. Les références de citation 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 

suivante : 

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur, année de publication, 

pages citées) ; 



VI 

 

- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur, Nom de l’Auteur (année de publication, 

pages citées). 

Exemples : 

- En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est 

d’élargir l’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquière une perspective 

multiculturelle et globale (…), d’accroître le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est 
pour l’essentiel occupée du groupe professionnel occidental que l’on appelle les 

mathématiciens. 

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son 

déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et l’histoire, S. B. Diagne 

(1991, p. 2) écrit : 

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute manière, les populations ont toujours su opposer à la 
philosophie de l’encadrement et à son volontarisme leurs propres stratégies de comportements. 

Celles-là, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou à tout le moins, dans la créativité 

dont fait preuve ce que l’on désigne sous le nom de secteur informel et à qui il faudra donner 

l’appellation positive d’économie populaire. 

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc 

déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit : 

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concrètement par les 

populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation 
brutale, chômage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle 

et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures 

et des comportements humains aux formes de vie imposées par les technologies étrangères. (S. 

Diakité, 1985, p. 105). 

5. Les notes de bas de page 

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives 

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page. 

6. Les références bibliographiques 

Ce point comprend, d’une part, les divers éléments d’une référence bibliographique ; 

et, d’autre part, la manière dont ils doivent être présentés. 

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique 

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM 

et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Éditeur, 

pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre 

d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou 

d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone 

Éditeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 



VII 

 

revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut 

préciser, après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex : 2ème éd.). 

6.2. La présentation des références bibliographiques 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 

documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des 

noms d’auteur. 

Par exemple : 

Références bibliographiques 

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan. 

AUDARD Cathérine, 2009, Qu’est-ce que le libéralisme ? Éthique, politique, 

société, Paris, Gallimard. 

BERGER Gaston, 1967, L’homme moderne et son éducation, Paris, PUF. 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Leçons d’une rencontre 

», 

Diogène, 202, p. 145-151. 

DIAKITÉ Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question 

africaine du développement, Paris, L’Harmattan. 

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion. 

II. Les dispositions typographiques 

Elles sont au nombre de trois. 

7. Le texte doit être présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format 

A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-après : haut : 3 cm ; bas : 3 cm ; gauche : 

3 cm ; droite : 3 cm. 

8. Le nombre de mots d’un article doit être compris entre 5 000 et 7 000. 

9. Les différents titres doivent être présentés en gras, sans soulignement. 



VIII 

 

ÉQUIPE ÉDITORIALE 

1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS 

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université 

Alassane Ouattara 

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale, 

Université Alassane Ouattara 

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, 

Université Alassane Ouattara 

Secrétaires de rédaction : Dr KONÉ Ange Allassane, Maître-Assistant, Métaphysique et 

morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAMÉ Daniel, Maître-Assistant, Études 

germaniques, Université Alassane Ouattara 

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systèmes et réseaux 

distribués, Université Alassane Ouattara 

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué 

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara 

2. COMITÉ SCIENTIFIQUE  

PRÉSIDENT 

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouët Boigny 

MEMBRES 

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de l’homme, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. DIAGNE Malick, Éthique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop 

Prof. DIAKITÉ Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara 

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 



IX 

 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du français, Université Alassane Ouattara 

Prof. NIAMKÉ Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-

Boigny 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Éthique et épistémologie, Université Péléforo Gon 

Coulibaly 

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. KOUAHO Blé Sylvère Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo 

Prof. NSONSISSA Auguste, Épistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi 

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara 

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de l’éducation, Université de Lomé 

3. COMITÉ DE LECTURE 

PRÉSIDENT 

Prof. KOMÉNAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara 

MEMBRES 

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouët-Boigny 

Prof. BOA Tiémélé Ramsès, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université 

Félix  

Prof. FIÉ Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de l’art, Université Alassane Ouattara 

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de 

l’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de l’éducation, Université d’Abomey 

Calavy 

Prof. KOFFI Ehouman, Maître de Conférences, Grammaire et linguistique du français, 

Université Alassane Ouattara 

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouët-Boigny  

Prof. KONATÉ Mahamoudou, Professeur Titulaire, Éthique et épistémologie, Université  

Péléforo Gon Coulibaly 

Dr MC KOUDOU Landry, Épistémologie, Université Félix Houphouët-Boigny  



X 

 

Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane 

Ouattara 

Prof. TRAORÉ Grégoire, Professeur Titulaire, Éthique environnementale, Université 

Alassane Ouattara 

Prof. YAPO Élise, Épouse ANVILLÉ, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure 

d’Abidjan 

Prof. YÉO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara 

 

4. COMITÉ DE RÉDACTION 

PRÉSIDENT 

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

MEMBRES 

Dr MC SILUÉ Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara 

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane 

Ouattara 

Dr MC KONÉ Amidou, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara 

Dr YÉO Nontonhoua Anne, Maître-Assistant, Philosophie antique, Université Félix 

Houphouët-Boigny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 

 

 

SOMMAIRE 
 

1. Du mythe d’Épiméthée et de Prométhée aux droits de l’homme : la protection de l’homme 

en question, Fatogoma SILUÉ, …………… ……………………………………………………p. 1 

 

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,  

Odilon YAO…………………………………………………………………………….………..p. 16 

 

3. Platon et rousseau : le recours aux lois sociales comme remède au pessimisme 

anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA …………………………………….……………..p. 29 

 

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des 

finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ………………………………………………………..…..p. 47 

 

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modèle pour l’Afrique,  

ESSE Kouassi Roméo ……………………………………………………..…………………….p. 62 

 

6. Les ambiguïtés de la laïcité : contribution augustinienne à un compromis entre le religieux 

et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI…….………………………..p. 79 

 

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji 

Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95 

 

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes 

relatifs au phénomène du suicide, Désiré GUI………………………………………….…….p. 109  

 

9. La culture de l’écran et l’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique, 

Baba DAGNOGO………………………………………………………………………………p. 127 

 

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et 

Bantchin NAPAKOU ………………………………………………………………………….p. 146 

 

11. Phénoménologie d’une digitalité aliénante. Pour une responsabilité accrue de l’homme 

dans les prises de décisions juridiques et sociopolitiques, N’gouan Mathieu AGAMAN et 

Kouamé YAO………….…………………………………………………………..….………..p. 171 

 

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA……………..…..p. 191 

 

13. Le poro communautaire sénoufo et la modernité : de la difficile conciliation, YEO 

Yallamissa ……………………………………………………………………….……………..p. 205 

 

 
 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            79 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

LES AMBIGUÏTÉS DE LA LAÏCITÉ : CONTRIBUTION AUGUSTINIENNE À 

UN COMPROMIS ENTRE LE RELIGIEUX ET LE POLITIQUE 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI  

Université Alassane Ouattara (Côte d’Ivoire) 

mouandre16@gmail.com 

Résumé  

La laïcité est souvent perçue à la fois comme une garantie de liberté et comme une 

source de tensions, notamment dans les sociétés pluralistes. La pensée politique de Saint 

Augustin, fondée sur la distinction entre la Cité de Dieu et la cité terrestre, offre une vision 

nuancée du rapport entre religion et politique. Elle ne prône ni théocratie ni indifférence 

religieuse, mais une coexistence orientée vers le bien commun. Le religieux, sans 

dominer, peut enrichir l'éthique publique. Ainsi, face aux ambiguïtés de la laïcité, Saint 

Augustin invite à dépasser les oppositions rigides pour un compromis entre le religieux 

et le politique. Sa pensée, bien qu’antérieure au concept moderne de laïcité, inspire une 

laïcité ouverte, respectueuse de la pluralité et de la transcendance, en mettant fin à toute 

ambiguïté destructrice.  

Mots-clés : Ambiguïté, Compromis, Laïcité, Politique, Religieux  

THE AMBIGUITIES OF SECULARISM : AUGUSTINIAN CONTRIBUTION 

TO A COMPROMISE BETWEEN THE RELIGIOUS AND THE POLITICAL 

Abstract 

Secularism is often perceived both as a guarantee of freedom and as a source of 

tension, particularly in pluralistic societies. Saint Augustine's political thought, based on 

the distinction between the City of God and the earthly city, offers a nuanced view of the 

relationship between religion and politics. It advocates neither theocracy nor religious 

indifference, but rather coexistence oriented towards the common good. Religion, without 

dominating, can enrich public ethics. Thus, faced with the ambiguities of secularism, 

Saint Augustine invites us to move beyond rigid oppositions towards a compromise 

between religion and politics. His thinking, although predating the modern concept of 

secularism, inspires an open secularism that respects plurality and transcendence, putting 

an end to all destructive ambiguity.  

mailto:mouandre16@gmail.com


 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            80 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Keywords : Ambiguity, Compromise, Secularism, Political, Religious 

Introduction 

    La notion de laïcité, entendue comme séparation entre les sphères religieuse et 

politique, constitue l’un des principes fondamentaux des démocraties modernes. 

« Compte tenu de l’environnement conflictuel en 1905 quand fut votée la loi française de 

séparation entre l’État et l’Église, la laïcité a été, et se trouve encore parfois, interprétée 

à tort comme un combat contre la religion » (M. Malherbe, 2002, p. 140). Souvent perçue 

comme neutralité de l'État, elle présente des ambiguïtés lorsqu'elle tend à exclure le 

religieux de l'espace public. Tantôt perçue comme un rempart contre les intrusions du 

religieux dans la politique, tantôt dénoncée comme vecteur d’exclusion ou 

d’imperceptibilité du fait religieux, la laïcité oscille entre protection des libertés et 

incubation de tensions. Se trouve alors soulevée la question du juste équilibre entre liberté 

de conscience et cohésion sociale.  

Face à ces contradictions, une réflexion critique sur les origines historiques et 

philosophiques de la laïcité est plus que nécessaire vu qu’elle peut être comprise comme 

une tentative de réponse à l’intolérance et à la violence nées de l’enchevêtrement du 

religieux et du politique. En effet, avant l’institutionnalisation de la laïcité moderne, Saint 

Augustin avait pensé leur articulation sans confusion ni domination dans sa distinction 

entre la cité de Dieu et la cité terrestre qui ne peut être réduite à une simple dualité 

théologique. En conciliant foi et pouvoir, Transcendance et immanence, Saint Augustin 

propose une forme de coexistence ordonnée, orientée vers la justice et le bien commun, 

le tout axé sur l’Amour. Cependant, la conception augustinienne peut-elle contribuer à 

éclairer les ambiguïtés contemporaines de la laïcité, en proposant un modèle de 

coexistence entre le religieux et le politique ? Mieux, la pensée augustinienne peut-elle 

aider à dépasser les impasses d’une laïcité conflictuelle et à concevoir une articulation 

équilibrée entre foi et pouvoir ? 

Notre objectif, ici, est de proposer une relecture de la conception augustinienne 

du rapport entre foi et politique, dans la perspective de dégager les éléments susceptibles 

de nourrir une approche conciliatrice entre le religieux et le politique, en vue d’un vivre-



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            81 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

ensemble harmonieux. Il s’agira ainsi de montrer en quoi la pensée de Saint Augustin, en 

articulant de manière subtile la dimension spirituelle et les exigences de l’ordre politique, 

peut contribuer à dépasser les oppositions binaires et souvent rigides qui structurent les 

débats contemporains autour de la laïcité. 

Dans une approche méthodologique de type historique, il conviendra, 

premièrement, d'examiner la genèse de la laïcité ainsi que les ambiguïtés qui ont marqué 

son développement, tant sur le plan conceptuel que dans ses applications concrètes. Dans 

un second temps, suivant une méthode analytico-critique, nous nous attellerons à étudier 

la pensée politique de Saint Augustin, en vue d’en dégager les principes susceptibles de 

fonder un paradigme de coexistence dynamique entre les sphères religieuse et politique. 

1. La genèse de la problématique de la laïcité 

La laïcité, telle qu’on la connaît aujourd’hui, est le fruit d’une longue évolution 

historique marquée par des conflits entre le religieux et le politique. Elle ne s’est pas 

imposée d’un coup, mais s’est construite progressivement comme réponse aux tensions 

entre l’Église et l’État. Cette problématique prend racine dans les bouleversements de 

l’histoire européenne, notamment les guerres de religion et l’émergence des États 

modernes. Comprendre sa genèse permet de mieux saisir les défis qu’elle soulève encore 

aujourd’hui. C’est dans ce contexte qu’il convient d’analyser les origines complexes de 

la laïcité. Il s’agit donc d’examiner d’abord l’héritage conflictuel entre religieux et 

politique, puis de montrer comment la laïcité s’est construite comme réponse aux guerres 

de religion et à l’intolérance.  

1.1. Religieux et politique : un héritage conflictuel 

La laïcité peut être définie comme « une conception politique où l’État n’exerce 

pas de pouvoir religieux tandis que les religions n’ont aucun pouvoir politique » (M. 

Malherbe, 2002, p. 140). Comprendre cette genèse permet de mieux saisir les tensions 

qui la traversent encore aujourd’hui. La problématique de la laïcité n’est pas née d’un 

simple rejet de la religion, mais s’inscrit dans une histoire longue de rapports complexes 

entre le pouvoir temporel et le pouvoir spirituel.  



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            82 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Nous pouvons faire référence à la période des invasions où « le déclin de Rome, 

qui perdit en 330 sa place de capitale de l’Empire au profit, de Constantinople, ouvrit une 

période de troubles » (M. Malherbe, 2002, p. 36). En fait, le transfert de la capitale de 

Rome à Constantinople en 330 affaiblit le pouvoir politique en Occident. Ce déplacement 

marqua le début d’un déclin progressif de l’Empire romain d’Occident, fragilisé par les 

invasions barbares et des crises internes. Cette période entraîna de profonds troubles 

économiques, sociaux, militaires et même religieux.  

L’origine chrétienne de la distinction religieux et politique semble venir de cette 

parole de Jésus : « Rendez à César ce qui est à César, et à Dieu ce qui est à Dieu » (F. 

Refoulé et G. Casalis, 1988, Matthieu 22 : 21). Or, avant la venue du Christ Jésus, bien 

que d’autres peuples étaient gouvernés par des Rois païens, Israël était dirigé par des 

Prêtres et prophètes choisis par Dieu lui-même. Mais Israël dans sa rébellion a demandé 

à avoir un Roi comme tous les autres peuples : « Non, c’est un roi qui doit régner sur 

nous » (F. Refoulé et G. Casalis, 1988, 1 Samuel 11 : 12). Cette demande du peuple au 

prophète Samuel exprime le désir de l’homme d’établir une séparation entre le religieux 

et le politique. Cependant, ce que le peuple d’Israël ignore, c’est qu’en l’homme se 

trouvent ces deux réalités. Autant, l’homme est un être religieux, autant il est un être 

politique, car Dieu l’a fait pour qu’il vive avec les autres en communauté.  

De plus, cette parole de Jésus (F. Refoulé et G. Casalis, 1988, Matthieu 22 : 21) 

invite à reconnaître la légitimité distincte des pouvoirs : l’autorité politique représentée 

par César et l’autorité divine (Dieu) relèvent de deux sphères différentes. Contrairement 

aux autres religions intégrées dans la sphère politique, le christianisme sépare : 

l’obéissance à Dieu de l’obéissance à césar. Cette dissociation prépare, de manière 

paradoxale, l’émergence d’un espace séculier. Elle ne rejette pas le pouvoir temporel, 

mais demande que la foi ne s’y réduise pas : « le fait que la foi et la raison soient 

compatibles et intégrales au sein d’un même discours philosophique ne doit pas conduire 

à les confondre » (S. Augustin, 2016, p. 51). C’est un appel à discerner ce qui revient à 

chaque ordre afin d’éviter de confondre les règles. « Le vrai problème c’est de savoir 

comment l’État peut, aujourd’hui, continuer à assumer la fonction qui lui est propre, celle 

de neutralité permettant l’exercice sans violence des différentes religions dans la société 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Georges_Casalis
https://fr.wikipedia.org/wiki/Georges_Casalis
https://fr.wikipedia.org/wiki/Georges_Casalis


 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            83 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

» (J. L. Marion, 2017). Saint Augustin distingue clairement entre la cité terrestre et la Cité 

de Dieu en ces termes « en l’une, les princes sont dominés par la passion de dominer sur 

leurs sujets, et en l’autre, les princes et les sujets s’assistent mutuellement, ceux-là pour 

leur bon gouvernement, et ceux-ci par leur obéissance » (S. Augustin, 2018, p. 1374). Il 

reconnaît la légitimité du pouvoir politique comme moyen de maintenir l'ordre, bien qu'il 

soit marqué par le péché. Pour lui, les chrétiens doivent obéir aux autorités civiles tant 

que cela ne contredit pas la loi divine. Cette vision rejoint le propos de Matthieu 22 : 21, 

dans la mesure où il souligne que la foi ne doit pas se confondre avec les affaires 

temporelles. Ainsi, chaque sphère a son rôle propre dans le plan de Dieu. 

En fait, pour le dualisme augustinien, l’homme religieux créé pour vivre dans une 

société, est aussi un être politique. L’homme religieux, en tant qu’un être en quête de 

valeurs et de perfection, vit nécessairement dans une société, dans laquelle il exprime sa 

foi à travers des rites, des normes et des symboles partagés. Ce modèle théologique 

n’appelle pas à une fusion entre l’Église et l’État, mais à leur coexistence. Or, cette vie 

collective implique des règles, une organisation, donc un ordre politique. De ce fait, nous 

pouvons dire qu’ 

à l’exception de très minoritaires mouvements intégristes, les religions se satisfont 

pleinement des principes de la laïcité mais pour les faire respecter, il faut que l’État exerce 

un certain contrôle. C’est pourquoi on peut dire que la laïcité est un combat, mais ce n’est 

pas, par nature, un combat contre la religion (M. Malherbe, 2002, p. 140). 

 Ainsi, le religieux, loin d’être dissocié du politique, en est l’un des fondements de qualité. 

La religion est essentielle pour l’individu, mais ne saurait imposer son ordre au pouvoir 

politique. De ce fait, la laïcité doit être une solution aux guerres de religion et à 

l’intolérance. 

1.2. Laïcité comme réponse aux guerres de religion et à l’intolérance 

En tant qu’« attitude d’esprit qui se donne pour principe le plein respect de toutes 

les opinions et croyances » (L. M. Morfaux, 1980, p. 190), la laïcité est un rempart 

historique et philosophique contre les guerres de religion et l’intolérance. L’histoire 

chrétienne a été essentiellement marquée par les conflits religieux. En effet, les guerres 

de religion du XVIème siècle, opposant catholiques et protestants, illustrent les ravages 

causés par la confusion entre pouvoir politique et autorité religieuse. Ces affrontements 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            84 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

sanglants, nourris par l’intolérance et l’exclusivisme confessionnel, ont mis en évidence 

la nécessité d’un ordre politique neutre vis-à-vis des croyances religieuses. C’est dans ce 

contexte que s’est progressivement imposée la notion de laïcité, non comme un rejet du 

religieux, mais comme un principe d’organisation politique visant à garantir la liberté de 

conscience et la coexistence pacifique entre des individus aux convictions diverses. En 

effet, « la laïcité est parfois considérée comme nécessairement porteuse de valeurs telles 

que la démocratie, les droits de l’homme, la tolérance et la liberté religieuse » (M. 

Malherbe, 2002, p. 140). On peut ainsi affirmer que la laïcité constitue une réponse 

historique, philosophique et juridique aux violences engendrées par l’intolérance 

religieuse. 

Sur le plan philosophique, la laïcité vise à instaurer une société fondée sur des 

principes rationnels et universels, plutôt que sur des dogmes particuliers. Elle prend appui 

sur la pensée des Lumières, notamment celle de Locke, pour qui, 

la croyance ne dépend pas de la volonté, tandis que le pouvoir […] ne peut influer sur la 

conduite des hommes […] ; or, puisque la croyance n’entre pas dans cette catégorie, elle 

ne fait pas partie des objets possibles de l’autorité politique. […] Au cœur du 

raisonnement qui conduit à l’idée de tolérance figure donc une thèse fort simple : nos 

pensées ne sont pas en notre pouvoir (J. Locke, 1992, p. 168-169) 

Pour Locke, la tolérance ne peut être réelle que si elle s’appuie sur une neutralité du 

pouvoir politique. Cette neutralité permet à l’État de garantir l’égalité de tous les citoyens, 

indépendamment de leurs croyances. Aussi cette neutralité empêche l’influence des 

religions dans les décisions politiques, ce qui limite les risques de conflits et de 

discriminations. La laïcité ne rejette donc pas le religieux, mais le relègue à la sphère 

privée, considérant que la foi est un choix personnel qui ne doit ni influencer la loi 

commune ni s’imposer à autrui. Partant, « l’esprit de la laïcité est fait d’une égale 

tolérance entre toutes les croyances et les non-croyances » (M. Malherbe, 2002, p. 140). 

Elle devient ainsi un outil de pacification sociale : en évitant la concurrence entre les 

religions dans l’espace public, elle prévient les conflits et favorise le vivre-ensemble.  

Ainsi, en garantissant une neutralité de l’État à l’égard des convictions spirituelles, 

la laïcité moderne cherche à instaurer une coexistence harmonieuse entre croyants et non-

croyants. Or, bien avant que ce principe ne soit formalisé, certains penseurs ont jeté les 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            85 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

bases d’une distinction entre le spirituel et le politique. C’est notamment le cas de Saint 

Augustin, dont la pensée, bien qu’ancrée dans une époque profondément religieuse, peut 

être perçue comme le socle d’une véritable laïcité.  

2. La pensée politique de Saint Augustin, socle d’une véritable laïcité 

La pensée politique de Saint Augustin s’articule autour de la distinction entre la 

Cité de Dieu, fondée sur l’amour de Dieu, et la Cité terrestre, fondée sur l’amour de soi, 

l’orgueil. Le pouvoir politique, bien qu’imparfait et lié au péché originel, est perçu 

comme un instrument providentiel destiné à maintenir la paix et la justice relative dans le 

monde. Ainsi, Augustin subordonne l’ordre politique à une finalité théologique, orientant 

toute autorité vers la réalisation du bien supérieur. De ce fait, il convient d’abord 

d’analyser la distinction entre les deux cités comme fondement de sa pensée, avant 

d’examiner plus concrètement sa vision du pouvoir et des institutions.  

2.1. Distinction entre les deux cités : fondement de la pensée politique de Saint 

Augustin 

Au Moyen-Âge, le conflit entre pouvoir spirituel et pouvoir temporel s’inscrit 

dans une profonde réflexion philosophico-politique sur la légitimité et la hiérarchie des 

autorités. L'Église, guidée par l'idée que le salut de l'âme prime sur les affaires terrestres, 

soutenait la supériorité du pouvoir spirituel, au nom de la loi divine et de la mission 

transcendante du clergé. Partant, « le christianisme s’érigea en chrétienté, où les pouvoirs 

temporel et religieux tendaient à se mélanger » (M. Malherbe, 2002, p. 36). À l’inverse, 

le pouvoir temporel, incarné par les rois et empereurs, revendiquait une autonomie fondée 

sur le droit naturel et la nécessité de gouverner les sociétés humaines dans leur réalité 

concrète.  

Ces tendances et tensions « entrainèrent bien des drames, dont le pillage de 

Constantinople par des croisés en 1204 » (M. Malherbe, 2002, p. 36). Cette tension atteint 

son paroxysme lors de la querelle des Investitures1, révélant non seulement un 

affrontement institutionnel, mais aussi une opposition de conceptions du pouvoir : celle 

                                                 
1 La querelle des investitures est le conflit qui oppose la papauté et le Saint-Empire Romain entre 1075 et 

1122. Elle a pour but l’investiture des Evêques. 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            86 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

fondée sur la grâce divine et la vérité révélée, contre celle fondée sur la raison politique 

et l'ordre terrestre. Les penseurs médiévaux ont tenté de théoriser ces rapports complexes 

entre les deux puissances qu’étaient l’autorité politique et l’autorité cléricale, oscillant 

entre complémentarité et rivalité, dans un monde où le politique et le religieux étaient 

indissociablement liés. 

  Ainsi, la distinction augustinienne entre la Cité de Dieu (civitas Dei) et la Cité 

terrestre (civitas terrena) ne repose pas sur une opposition géographique ou 

institutionnelle, mais sur une division intérieure, ontologique et morale, fondée sur 

l’amour. De ce fait, Augustin oppose deux amours fondamentaux : « L’amour de soi-

même jusqu’au mépris de Dieu, celle de la terre et l’amour de Dieu jusqu’au mépris de 

soi-même, celle du ciel » (S. Augustin, 2018, p. 1374). Cette ambivalence traduit deux 

orientations existentielles de l’humanité, dont l'origine remonte à la chute de l’homme. 

Philosophique et théologique à la fois, cette distinction exprime la tension entre la quête 

du Bien absolu et les dérives de la volonté humaine. Elle renvoie à une anthropologie 

pessimiste, marquée par le péché originel, qui explique la corruption des institutions 

humaines et la nécessité d’un ordre supérieur. 

Philosophiquement, la distinction entre les deux cités traduit une hiérarchisation 

des ordres : le temporel, imparfait et transitoire, et le spirituel, éternel et véritable. 

Augustin refuse toute autosuffisance de la politique ou de la raison humaine ; car « même 

soumise à Dieu, la raison ne peut, en effet, dans cette condition mortelle, en ce corps 

corruptible qui appesantit l’âme, commander aux vices d’une façon parfaite » (S. 

Augustin, 1960, p. 169). Le sens ultime de la vie humaine ne peut être trouvé dans la cité 

terrestre, qui est condamnée à l’instabilité et à la violence. Toutefois, les deux cités 

coexistent dans l’histoire, souvent de manière indiscernable, et l’homme chrétien vit dans 

cette tension. Cette vision inaugure une pensée politique fondée sur la transcendance, où 

le rôle de l’État n’est pas de réaliser un idéal de justice absolue, mais de contenir le mal 

en vue de permettre aux âmes de tendre vers Dieu. Cette conception marque une rupture 

avec les idéaux politiques antiques en plaçant le salut au-dessus des ambitions terrestres. 

Il convient alors d’examiner plus précisément la manière dont Augustin envisage les 

rapports entre foi et pouvoir. 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            87 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

2. 2. Augustin et la politique 

Dans le champ de la pensée politique, Saint Augustin se distingue par une 

approche radicalement théologique de l’histoire et du pouvoir. Face à l’effondrement de 

Rome en 410 et aux polémiques anticatholiques 2 qui s’ensuivirent, Augustin introduit 

une distinction fondatrice entre deux cités en affirmant que « deux amours ont donc bâti 

deux cités : l’amour de soi-même (…) et l’amour de Dieu » (S. Augustin, 2018, p.1374). 

Cette division ne renvoie pas à des entités politiques ou sociales au sens strict, mais à des 

orientations spirituelles qui traversent l’histoire humaine et structurent l’ordre moral du 

monde.  

Loin de proposer une théorie politique normative à la manière aristotélicienne ou 

cicéronienne, Augustin pense la politique comme une réalité déchue, subordonnée à la 

providence divine, et marquée par le péché originel. En effet, « lorsque les deux cités 

commencèrent à prendre leur cours dans l’étendue des siècles, l’homme de la cité de la 

terre fut celui qui naquit le premier, et, après lui, le membre de la cité de Dieu, […] » (S. 

Augustin, 2018, p. 1375). Cette citation met en lumière la vision augustinienne d’un 

déploiement historique des deux cités, où la cité terrestre, marquée par l’amour de soi, 

précède temporellement la cité de Dieu, orientée vers l’amour de Dieu, sans pour autant 

lui être supérieure dans l’ordre spirituel. Cette conception débouche sur une forme de 

réalisme théologique, dans laquelle l’État n’est ni idéal, ni autonome, mais un instrument 

contingent de régulation du mal. 

Cela dit, Augustin ne se contente pas d'une critique du politique. Il propose 

également une évaluation normative à l’aune de la justice. Ainsi, il s’interroge : « Que 

sont les empires sans justice, sinon de grandes réunions de brigands ? » (S. Augustin, 

2018, p. 1022). En disant que les royaumes ne sont que de vastes brigandages, il illustre 

ainsi sa critique de toute légitimité politique fondée sur la seule force ou domination. Le 

politique n’échappe donc pas à la loi morale divine. Et sa légitimité repose ultimement 

sur sa capacité à orienter la société vers la paix terrestre et non en elle-même un bien 

                                                 
2 Ce sont les critiques souvent virulentes adressées à l’Église catholique, notamment sur son pouvoir 

politique, sa richesse ou ses dogmes, particulièrement vives depuis les Lumières (Voltaire, Dictionnaire 

philosophique, 1764) 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            88 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

suprême, mais un bien relatif servant la quête de la paix céleste. C’est pourquoi, « la paix 

de la cité céleste consiste dans une union très-réglée et très-parfaite pour jouir de Dieu, et 

du prochain en Dieu ; et celle de toutes choses, c’est un ordre tranquille » (S. Augustin, 

2018, p. 1569). Augustin opère ainsi une subversion de la polis antique dans laquelle la 

fin dernière de l’homme n’est pas le bien commun terrestre, mais la béatitude éternelle.  

Cette eschatologisation du politique aura une postérité immense, notamment dans 

la pensée médiévale, où elle nourrira les tensions entre le pouvoir spirituel et le pouvoir 

temporel. Mais aussi, dans la philosophie moderne, jusqu’à des auteurs comme Hannah 

Arendt qui verront en Augustin l’un des premiers penseurs de la subjectivité politique. En 

somme, la pensée politique augustinienne, en refusant d’autonomiser la sphère politique, 

en fait un lieu d’épreuve éthique, de responsabilité morale et de tension eschatologique. 

Cette relecture moderne d’Augustin souligne la richesse de sa pensée pour penser les 

enjeux contemporains. Il devient alors pertinent d’interroger ses contributions à un 

possible compromis entre le religieux et le politique. 

3. Contribution augustinienne à un compromis entre le religieux et le politique 

Saint Augustin élabore une distinction ontologique entre la Cité de Dieu et la Cité 

terrestre, fondant ainsi une pensée duale du politique et du religieux. Tout en 

reconnaissant la légitimité de l’autorité temporelle, il subordonne celle-ci à l’exigence 

supérieure de la justice divine. Ce compromis ouvre un espace de médiation où le 

politique, sans se confondre avec le sacré, demeure orienté par une finalité transcendante. 

Dans cette perspective, il devient possible de penser une laïcité qui ne nie pas le religieux, 

mais qui l’intègre comme horizon éthique du politique. Nous verrons d’abord comment 

Augustin conçoit une forme de laïcité avant la lettre, fondée sur la distinction des ordres, 

puis comment cette pensée peut nourrir une conception contemporaine de la laïcité 

comme espace de dialogue et de tension constructive entre foi et raison politique  

3.1. La laïcité selon Augustin 

La pensée augustinienne ne développe pas explicitement une doctrine de la laïcité 

au sens moderne, mais elle en jette les fondements conceptuels par la distinction radicale 

que cet auteur opère entre la Cité de Dieu et la Cité terrestre. Augustin affirme que les 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            89 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

deux cités coexistent dans le temps, chacune orientée vers une fin différente de l’autre : 

la Cité de Dieu orientée vers la béatitude éternelle, la Cité terrestre vers les biens 

temporels. Et Saint Augustin (2018, p. 1374) de préciser cela en ces termes : « L’une 

marche la tête levée, toute bouffie d’orgueil, et l’autre dit à Dieu : « Vous êtes ma gloire, 

et c’est vous qui me faites marcher la tête levée ». Cette séparation ontologique implique 

que le pouvoir politique, bien qu’ordonné par Dieu dans sa fonction régulatrice du 

désordre humain, ne saurait être confondu avec la mission spirituelle de l’Église. Augustin 

reconnaît ainsi une autonomie relative du politique, en tant qu’instance nécessaire à la 

paix sociale et au maintien de la justice dans un monde marqué par le péché. 

Cependant, cette autonomie n’est pas une indépendance absolue. Car, pour Saint 

Augustin, le politique n’est légitime que s’il est animé par la justice, laquelle ne peut être 

pleinement réalisée sans la reconnaissance de Dieu. La laïcité, selon Saint Augustin, ne 

serait donc pas une neutralité axiologique du pouvoir, mais plutôt une subordination 

implicite à une finalité transcendante. Ainsi, « là où il n’y a pas de vraie justice, il ne peut 

y avoir non plus de droit : ce qu’on fait à bon droit, en effet, est évidemment juste » (S. 

Augustin, 1960, p. 141). Le prince ou le magistrat, même s’il n’est pas clerc, doit 

gouverner en conformité avec la loi morale divine. Ce modèle de coexistence entre les 

deux cités propose moins une séparation rigide qu’un équilibre dynamique, où le politique 

et le religieux interagissent sans fusionner. Augustin anticipe ainsi les tensions modernes 

entre foi et raison, pouvoir spirituel et pouvoir temporel, tout en offrant un cadre théorique 

pour penser leur articulation. 

La nécessité de distinguer sans opposer constitue un principe fondamental de la 

pensée politique et théologique d’Augustin, et ce dans tous ses écrits mais en particulier 

dans La Cité de Dieu. Par cette formule implicite, il établit une dualité structurante entre 

la Cité terrestre et la Cité de Dieu, non pas pour les opposer de manière hostile, mais pour 

en penser la coexistence au sein d’une histoire commune. En effet, « c’est à partir de ce 

réalisme augustinien que j’aime attirer aujourd’hui l’attention sur ce paradoxe dont nous 

avons du mal à prendre conscience » (S. Gasser, 2013, p. 395).      



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            90 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

Ce principe de distinction sans opposition permet à Saint Augustin d’éviter le 

double écueil de la théocratie fusionnelle et du dualisme conflictuel. Loin d’assujettir le 

politique au religieux, ou de séparer radicalement les deux ordres, il pense une articulation 

hiérarchique mais non autoritaire, fondée sur une finalité morale partagée. La Cité 

terrestre, bien que distincte de la Cité de Dieu, peut participer au dessein providentiel, 

dans la mesure où elle poursuit la justice qui est le fondement, selon Saint Augustin, de 

la légitimité de tout pouvoir. Ainsi, la laïcité que l’on peut inférer de sa pensée ne repose 

pas sur une neutralité absolue, mais sur une reconnaissance réciproque des ordres, chacun 

opérant dans son domaine propre, tout en restant orienté par une même exigence de vérité 

et de justice. 

Dans la perspective du respect de la transcendance sans domination religieuse, 

Saint Augustin opère une distinction rigoureuse entre la fonction régulatrice de l’État et 

la mission salvifique de l’Église. Loin de revendiquer une domination religieuse sur le 

politique, il conçoit l’autorité spirituelle comme un principe d’orientation morale, non 

comme une force coercitive. La transcendance, chez Saint Augustin, ne fonde pas un 

pouvoir sacralisé, mais une exigence éthique qui oblige le politique à dépasser ses intérêts 

propres pour s’ouvrir à une finalité supérieure. Ce modèle d’articulation entre foi et 

pouvoir esquisse une forme précoce de régulation mutuelle : le religieux éclaire le 

politique sans s’y substituer, tandis que le politique garantit la liberté et la paix nécessaires 

à l’exercice de la foi. Il en résulte une conception originale de la coexistence, où le respect 

de la transcendance interdit toute domination théocratique, tout en refusant l’autonomie 

absolue du politique. Ainsi, la pensée augustinienne ouvre la voie à une articulation 

subtile entre foi et raison politique dans la mesure où « la sécularisation et la laïcisation 

n’ont pas entrainé la disparition du christianisme » (J. Baubérot, 2008, p. 76). Cette 

perspective permet de repenser la laïcité non comme séparation rigide, mais comme une 

forme de coexistence vivante et évolutive.  

 

 

 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            91 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

3.2. La laïcité comme coexistence dynamique 

Le religieux peut contribuer à la vie publique sans prendre le pouvoir. En effet, le 

religieux, en tant que porteur de sens et d’une vision de l’humain, peut intervenir dans la 

sphère publique sans revendiquer une hégémonie institutionnelle. Sa contribution relève 

moins d’une logique de pouvoir que d’une logique de signification : il s’agit de proposer, 

non d’imposer. Comme le souligne Paul Ricœur, le religieux peut jouer un rôle de 

mémoire critique face aux oublis ou dérives de la rationalité politique. Il introduit une 

altérité normative, un appel éthique qui dépasse le consensus majoritaire. Dans une 

société pluraliste, cette parole peut enrichir le débat démocratique sans menacer la 

neutralité de l’État. Augustin, déjà, distinguait la finalité propre des deux cités : l’Église 

ne gouverne pas, elle oriente. Une coexistence dynamique entre religieux et politique 

devient alors possible, à condition de respecter l’autonomie réciproque des sphères. Le 

religieux ne prend pas le pouvoir : il interpelle, questionne et élève.  

Ainsi, le religieux participe à la formation de la conscience collective sans en 

devenir l’organe dirigeant. La laïcité peut reconnaître une place aux religions sans se 

renier. En clair, la laïcité, entendue comme principe d’autonomie du politique à l’égard 

du religieux, ne suppose nullement l’exclusion de toute manifestation spirituelle dans 

l’espace public. Elle garantit avant tout la liberté de conscience et l’égalité des citoyens, 

indépendamment de leurs convictions religieuses. Reconnaître une place aux religions, 

c’est reconnaître leur rôle anthropologique, symbolique et éthique dans la construction 

du lien social, sans pour autant céder à leur normativité.       

Chez Saint Augustin, la coexistence dynamique entre la Cité terrestre et la Cité 

céleste traduit une structure métaphysique de l’histoire, où deux ordres de finalité 

s’entrelacent. La Cité terrestre, fondée sur l’amour de soi jusqu’au mépris de Dieu, se 

distingue de la Cité céleste, fondée sur l’amour de Dieu jusqu’au mépris de soi. Ces deux 

cités, bien qu’ontologiquement distinctes, cohabitent historiquement dans le monde et en 

l’homme, révélant un conflit eschatologique : « Les deux cités, en effet, sont mêlées et 

confondues ensemble pendant cette vie terrestre jusqu’à ce qu’elles se séparent au dernier 

jugement » (S. Augustin, 2018, p. 950). Cette coexistence relève d’une providence divine 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            92 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

qui oriente le devenir vers la séparation ultime au Jugement dernier. Ainsi, le temps 

devient le lieu d’un discernement entre deux formes d’appartenance ontologique. Dès 

lors, Saint Augustin introduit une forme de différenciation fonctionnelle : le pouvoir 

temporel est justifié par sa capacité à instaurer l’ordre et la justice dans la cité des 

hommes, tandis que l’autorité spirituelle oriente les consciences vers une fin supérieure. 

C’est dans ce sens que « l’empereur, dans son domaine, commande aux soldats, non aux 

prêtres ; le prêtre, dans l’Église, commande aux fidèles, non à l’empereur » (S. Augustin, 

2018, p. 15).  

Il convient de parler d’un véritable modèle de coopération entre le religieux et le 

politique, coopération qui ne saurait reposer ni sur la fusion qui conduirait à la théocratie, 

ni sur l’exclusion qui engendrerait une laïcité de rejet. Il s’agit plutôt d’articuler leurs 

différences dans une logique de reconnaissance réciproque.  Inspirée d’une pensée 

relationnelle dans laquelle « le soi n’est pas donné, mais constitué dans la dialectique du 

même et de l’autre » (P. Ricœur, 1990, p. 18), cette coopération suppose que chacun reste 

dans son ordre tout en acceptant le dialogue sur des enjeux communs. Le religieux peut 

ainsi offrir une ressource éthique sans prétention à la normativité juridique. Le politique, 

de son côté, garantit le cadre commun sans annuler les différences. Ce modèle respecte 

l’altérité constructive comme fondement du vivre-ensemble démocratique. C’est 

pourquoi, ces deux cités, la Cité terrestre et la Cité céleste, bien que régies par des finalités 

distinctes que sont la paix temporelle pour l’une et la béatitude éternelle pour l’autre, sont 

habitées par les mêmes hommes, impliqués à la fois dans le politique et dans le spirituel.     

 Conclusion 

La laïcité contemporaine, souvent appréhendée comme une neutralité axiologique 

de l’État, dissimule une complexité ontologique plus profonde dans laquelle le politique 

et le religieux, au sein de la condition humaine, cohabitent dans deux ordres de sens. En 

ce sens, la pensée de saint Augustin, articulée autour de la distinction entre la civitas Dei 

et la civitas terrena, propose une herméneutique de la coexistence fondée non sur la 

rupture mais sur la tension dynamique entre l’immanence historique et la transcendance 

eschatologique. Cette distinction ne procède pas d’une dichotomie structurelle, mais 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            93 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

d’une différenciation téléologique, où les deux cités se recoupent sans se confondre. Le 

politique, chez Augustin, n’est jamais autonome au sens moderne, mais toujours orienté 

par la quête de la justice qui est un écho terrestre de la paix céleste. En ce sens, sa pensée 

fonde une métaphysique de la coexistence, où chaque sphère, tout en demeurant distincte, 

participe d’un ordre providentiel unifié. À la lumière de la pensée relationnelle de Paul 

Ricœur, cette articulation peut être relue comme une dialectique du même et de l’autre, 

dans laquelle le religieux n’est pas un résidu archaïque à exclure, mais un pôle d’altérité 

fondamental pour le devenir éthique du politique. Augustin n’offre pas une solution 

juridique, mais une vision philosophico-théologique capable d’éclairer les zones grises 

d’une laïcité en quête de sens. 

Références bibliographiques 

AUGUSTIN Saint, 1960, Cité de Dieu, trad. G. Combès, Paris, Desclée de Brouwer. 

AUGUSTIN Saint, 2016, La foi et la raison mènent à la même vérité : Dieu, Paris, RBA. 

AUGUSTIN Saint, 2018, « Cité de Dieu », Œuvres complètes, tome II, trad. Jean-Joseph-

François Poujoulat et Jean-Baptiste Raulx, Paris, Les Belles Lettres. 

BAUBÉROT Jean, 2008, Christianisme : Religion, Cultures, Identités, Paris, E.J.L. 

BERNARD Marie-Christine, 2017, Les fondamentaux de la foi chrétienne, Paris, Presses 

de la Renaissance. 

GASSER Sylvain, 2013, Une année avec Saint Augustin, Paris, Bayard. 

LOCKE John, 1992, Lettre sur la tolérance, trad. Jean Le Clerc, Paris, Garnier 

Flammarion. 

MALHERBE Michel, 2002, Les Religions, Paris, Nathan. 

 MARION Jean Luc, 2017, « Laïcité ou séparation Église-État ? », Une conférence avec 

Jean-Luc Marion à Rennes, Paris, Bayard. 

MORFAUX Louis-Marie, 1980, Vocabulaire de la philosophie et des sciences humaines, 

Paris, Armand Colin. 



 

 

N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOI                                                            94 

 

 

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net 

REFOULÉ François et CASALIS Georges (Dir.), 1988, Bible, trad. Œcuménique, Paris, 

Cerf. 

RICŒUR Paul, 1990, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Georges_Casalis

	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025
	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

