ISSN: 2617-0051

www.agathos-uao.net



Revue Ivoirienne de Philosophie et d’Etudes anciennes
de I’Unité Pédagogique et de Recherche (UPR)
Métaphysique et Histoire de la Philosophie

Département de Philosophie
UFR Communication et Sociéte
Université Alassane Ouattara
Directeur de Publication : M. Donissongui SORO, Professeur Titulaire

Contacts teléphoniques
de larevue

(+225) 07 07 66 37 80
(+225) 07 07 75 64 69
(+225) 01 03 68 09 07

Boite Postale

01 BP 468 Bouaké 01

E-mail

Agathos.uao@gmail.com
Site internet

http://www.agathos-uao.net



INDEXATION INTERNATIONALE

Pour toute information sur I’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases
de données ci-apres : Mir@bel et Auré Hal.

Mir@bel :

Mir@bel
**(RE)CUEILLIR
LES SAVOIRS **

https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-

antique

Auré Hal :

-

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

FACTEUR D’'IMPACT

Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025

INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (I$SN)
2617-0051


https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526

LIGNE EDITORIALE

Dans sa genese et dans sa double structure conceptuelle et historique, toute
philosophie est, avant tout, une mise en scéne épistémique aux influences multiples et
variées. Elle est un foyer pluriel de rencontres, un carrefour ol des personnages
conceptuels viennent encoder et décoder leurs discours. Pour le penser, la revue
Agathos est un creuset d’incubation et de maturation de soi, un point de ralliement des

savoirs passés, présents et a venir.

Agathos est ainsi un point focal de la philosophie, en général, et de la pensée
antique, en particulier, dans ses relations avec les autres champs de connaissance. Elle
a pour vocation de promouvoir la production scientifique dans le vaste champ qu’ouvre
la philosophie et la pensée antique. En s’inscrivant dans ce champ disciplinaire, elle vise
a relever les malentendus, denouer les équivoques, revigorer les études philosophiques
et les recherches sur I’Antiquité, a travers un cheminement heuristique clair, et un
questionnement tant erudit que fécond. Agathos vise également a constituer, pour
I’espace francophone, un médium d’intégration ou de coopération institutionnelle au

service de la recherche.

Par ailleurs, composante de 1’expression idiomatique « Kalos kagathos » que la
littérature grecque antique utilisait pour désigner ce qui est « beau et bon », le terme
grec ancien « agathos », c’est-a-dire « bien », est un adjectif qui traduit I'excellence de
caractéere, la vertu. En cela, larevue Agathos est un espace de coalition entre les pensées
du passé et celles d’aujourd’hui, pour que naissent de nouvelles promesses de

réalisation d’un discours heuristique, exigeant et urgent en faveur de la philosophie.

Si, dans La Républigue, Platon utilisait « to kalon », forme neutre de « kalos »,
pour définir I'idéal, et si I’exégése de Luc Brisson traduit « Kalos kagathos » par «
perfection humaine », la revue Agathos ambitionne d’étre ce lieu de la recherche de
I’idéal, de la perfection. Elle entend, par des contributions scientifiques de qualité,
privilégier la quéte de 1’excellence. Elle veut apporter a 1’actualité pensante, 1’appui de

la philosophie dont les avancées épistémiques ne se laissent pas jaunir par le temps.

En définitive, la revue Agathos se veut, a la fois, un instrument de pérennisation

et de renouvellement du savoir philosophique. C’est un outil méthodologique et



épistémologique permettant aux chercheurs et aux enseignants-chercheurs
d’intuitionner et de rationaliser les défis métaphysiques, sociopolitiques, €thiques et
esthétiques actuels sous le prisme de la pensée pensante. Comme telle, elle s’efforce de
faire éclore des paradigmes discursifs nouveaux, ou de nouvelles formes
d’intelligibilités arrimées a des sources et ressources théoriques, doctrinales et
conceptuelles, issues du creuset de la philosophie, dans un cheminement novateur et

critique.

Le Comité de Rédaction



PROTOCOLE DE REDACTION

La revue Agathos publie des textes inédits en langue francaise. lls doivent parvenir
sous forme numérique (fichier Word) au Secrétariat de rédaction, au moins trois mois avant la
parution du numéro concerné. Pour étre publiés, les textes soumis doivent se conformer aux
normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme CAMES
(NORCAMES/LSH) et aux dispositions typographiques de la revue Agathos.

I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systéeme
CAMES (NORCAMES/LSH)
Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le systeme

CAMES peuvent étre articulées autour de six points fondamentaux.
1. La structure d’un article

La structure d’un article se présente comme suit : Titre, Prénom (s) et Nom de Iauteur,
Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en frangais, Mots-clés, Abstract, Key
words, Introduction (justification du theme, problématique, hypothéses/objectifs scientifiques,

approche), Développement articulé, Conclusion, Références bibliographiques.
2. Les articulations d’un article

A I’exception de I’introduction, de la conclusion, des références bibliographiques, les
articulations d’un article doivent étre titrées et numérotées par des chiffres. (Exemples : 1. ;
1.1.;1.2.;2.;22.;221.;222.;3.;etc.).

3. Les passages cités

Les passages cités sont présentés en romain et entre guillemets. Lorsque la phrase citant
et la citation dépassent trois lignes, il faut aller a la ligne, pour présenter la citation (interligne

1) en romain et en retrait, en diminuant la taille de police d’un point.
4. Les reférences de citation

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la fagon
suivante :

- (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur, année de publication,

pages citées) ;



- Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de I’auteur, Nom de I’ Auteur (année de publication,
pages citées).

Exemples :

- Eneffet, le but poursuivi par M. Ascher (1998, p. 223), est

d’élargir I’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle acquiére une perspective
multiculturelle et globale (...), d’accroitre le domaine des mathématiques : alors qu’elle s’est
pour I’essenticl occupée du groupe professionnel occidental que 1’on appelle les
mathématiciens.

- Pour dire plus amplement ce qu’est cette capacité de la société civile, qui dans son
déploiement effectif, atteste qu’elle peut porter le développement et I’histoire, S. B. Diagne
(1991, p. 2) écrit :

Qu’on ne s’y trompe pas : de toute maniére, les populations ont toujours su opposer a la

philosophie de I’encadrement et a son volontarisme leurs propres stratégies de comportements.

Celles-1a, par exemple, sont lisibles dans le dynamisme, ou a tout le moins, dans la créativité

dont fait preuve ce que I’on désigne sous le nom de secteur informel et a qui il faudra donner

I’appellation positive d’économie populaire.

- Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans ce choc
déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il le dit :

Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu concretement par les
populations concernées comme une crise globale : crise socio-économique (exploitation
brutale, chémage permanent, exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle
et de civilisation traduisant une impréparation socio-historique et une inadaptation des cultures
et des comportements humains aux formes de vie imposeées par les technologies étrangeres. (S.
Diakite, 1985, p. 105).

5. Les notes de bas de page

Les sources historiques, les références d’informations orales et les notes explicatives

sont numérotées en série continue et présentées en bas de page.
6. Les références bibliographiques

Ce point comprend, d’une part, les divers ¢léments d’une référence bibliographique ;

et, d’autre part, la maniére dont ils doivent étre présentés.

6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique

Les divers éléments d’une référence bibliographique sont présentés comme suit : NOM
et Prénom (s) de ’auteur, Année de publication, Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur,
pages (p.) occupées par I’article dans la revue ou I’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre
d’un article est présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’'un mémoire ou
d’une these, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone

Editeur, on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la

\



revue (pour un article). Au cas ou un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut

préciser, aprés le titre, le nom du traducteur et/ou I’édition (ex : 2™ éd.).

6.2. La présentation des références bibliographiques

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre alphabétique des
noms d’auteur.

Par exemple :

Reéférences bibliographiques

AMIN Samir, 1996, Les défis de la mondialisation, Paris, L’Harmattan.

AUDARD Cathérine, 2009, Qu est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique,
societe, Paris, Gallimard.

BERGER Gaston, 1967, L ’homme moderne et son éducation, Paris, PUF.

DIAGNE Souleymane Bachir, 2003, « Islam et philosophie. Legons d’une rencontre
»

Diogene, 202, p. 145-151.

DIAKITE Sidiki, 1985, Violence technologique et développement. La question
africaine du développement, Paris, L’Harmattan.

PLATON, 1966, La République, trad. Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion.

1. Les dispositions typographiques

Elles sont au nombre de trois.
7. Le texte doit étre présenté en Times New Roman (TNR), taille 12, Interligne 1,5, Format
A4, Orientation : mode portrait, selon les marges ci-apres : haut : 3 cm; bas : 3 cm ; gauche :

3 cm; droite : 3 cm.

8. Le nombre de mots d’un article doit étre compris entre 5 000 et 7 000.

9. Les différents titres doivent étre présentés en gras, sans soulignement.

VI



EQUIPE EDITORIALE
1. RESPONSABLES ADMINSITRATIFS

Directeur de publication : Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université

Alassane Ouattara

Directeur-Adjoint de publication : Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et Morale,

Université Alassane Ouattara

Rédacteur en chef : Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale,

Université Alassane Ouattara

Secrétaires de rédaction : Dr KONE Ange Allassane, Maitre-Assistant, Métaphysique et
morale, Université Alassane Ouattara / Dr KOUAME Daniel, Maitre-Assistant, Etudes

germaniques, Université Alassane Ouattara

Webmaster : M. KOUAKOU Sanguen Kouadio, Ingénieur des systéemes et réseaux

distribués, Université Alassane Ouattara

Trésoriers : Dr MC DAGNOGO Baba, Université Alassane Ouattara / Dr TAKI Affoué

Aimée Valérie, Université Alassane Ouattara

2. COMITE SCIENTIFIQUE

PRESIDENT

Prof. SORO David Musa, Philosophie antique, Université Félix Houphouét Boigny
MEMBRES

Prof. BAH Henri, Métaphysique, Morale et Philosophie des Droits de ’homme, Université
Alassane Ouattara

Prof. BAMBA Assouman, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. BOA Tiemélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix Houphouét-Boigny

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. DIAGNE Malick, Ethique, Philosophie morale et politique, Université Cheikh Anta Diop
Prof. DIAKITE Samba, Philosophie africaine, Université Alassane Ouattara

Prof. FIE Doh Ludovic, Esthétique, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Université d’Abomey

Vil



Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Grammaire et linguistique du francais, Université Alassane Ouattara
Prof. NIAMKE Koffi Robert, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-
Boigny

Prof. KOMENAN Aka Landry, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara

Prof. KONATE Mahamoudou, Ethique et épistémologie, Université Péléforo Gon
Coulibaly

Prof. KOUAKOU Antoine, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Prof. KOUAHO BIé Sylvere Marcel, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara
Prof. NANEMA Jacques, Métaphysique et morale, Université Joseph Ki-Zerbo

Prof. NSONSISSA Auguste, Epistémologie et bioéthique, Université Marien N’gouabi

Prof. SORO Donissongui, Philosophie antique, Université Alassane Ouattara

Prof. TONYEME Bilakani, Philosophie et science de I’éducation, Université de Lomé

3. COMITE DE LECTURE

PRESIDENT

Prof. Aka Landry KOMENAN, Philosophie Politique, Université Alassane Ouattara
MEMBRES

Prof. BONI Tanella, Philosophie antique, Université Félix Houphouét-Boigny

Prof. BOA Tiémélé Ramses, Histoire de la philosophie et philosophie africaine, Université
Félix

Prof. FIE Ludovic Doh, Esthétique et philosophie de I’art, Université Alassane Ouattara

Prof. HOUNSOUNON-TOLIN Paulin, Philosophie antique, Antiquité tardive, Sciences de

I’éducation, Philosophie pour enfant et Philosophie de 1’éducation, Universit¢ d’Abomey

Calavy

Prof. KOFFI Ehouman, Maitre de Conférences, Grammaire et linguistique du francais,
Université Alassane Ouattara

Prof. KOFFI Niamké, Philosophie politique et sociale, Université Félix Houphouét-Boigny
Prof. KONATE Mahamoudou, Professeur Titulaire, Ethique et épistémologie, Université
Péléforo Gon Coulibaly

Dr MC KOUDOU Landry, Epistémologie, Université Félix Houphouét-Boigny

IX



Dr MC KOUMA Youssouf, Philosophie africaine et égyptologie, Université Alassane
Ouattara

Prof. TRAORE Grégoire, Professeur Titulaire, Ethique environnementale, Université

Alassane Ouattara
Prof. YAPO Elise, Epouse ANVILLE, Philosophie antique, Ecole Normale Supérieure
d’Abidjan

Prof. YEO Kolotioloma Nicolas, Sophistique et morale, Université Alassane Ouattara

4. COMITE DE REDACTION
PRESIDENT

Dr MC SANOGO Amed Karamoko, Philosophie politique et sociale, Université Alassane
Ouattara

MEMBRES$S
Dr MC SILUE Fatogoma, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr MC KOUASSI N’goh Thomas, Philosophie politique et sociale, Université Alassane

OQuattara

Dr MC BAKAYOKO Mamadou, Métaphysique et morale, Université Alassane Ouattara

Dr GALA Bi Gooré Marcellin, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Alassane

Ouattara
Dr MC KONE Amidou, Philosophie politique et sociale, Université Alassane Ouattara

Dr YEO Nontonhoua Anne, Maitre-Assistant, Philosophie antique, Université Félix
Houphouét-Boigny



SOMMAIRE

1. Du mythe d’Epiméthée et de Prométhée aux droits de I’homme : la protection de ’homme
en question, Fatogoma SILUE, ...t it e p.- 1

2. La rhétorique sophistique : flatterie ou persuasion rationnelle et efficace ?,
OIION Y A .o p. 16

3. Platon et rousseau: le recours aux lois sociales comme reméde au pessimisme
anthropologique, Bi Gooré Marcellin GALA ... p- 29

4. La justice sociale chez Platon et Rawls : entre opposition des fondements et convergence des
finalités, N’Goh Thomas KOUASSI ..., p. 47

5. L’organisation de la cité paradigmatique platonicienne : un modéle pour I’Afrique,
ESSE KOUASSI ROIMEO .....eiiiitiit i e e p. 62

6. Les ambiguités de la laicité : contribution augustinienne a un compromis entre le religieux
et le politique, N’gouan Yah Pauline ANGORA épse ASSAMOL.........ccooiviiiiiiiiiiiininnnn, p. 79

7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence méetaphysique et responsabilité civile, Aodji
Eric KOUAKOU. .. .o p. 95

8. Liberté et bonheur dans la morale kantienne : sens et enjeux pour une saisie des actes
relatifs au phénomene du suicide, Désiré GUI.............ooiiiiiiiiiiii i p. 109

9. La culture de I’écran et ’impératif nietzschéen du changement de paradigme pédagogique,
Baba DAGNOGO. ... .ttt e p. 127

10. Politiques écologiques et transformations structurelles en Afrique, Esso-Houna KOYE et
Bantchin NAPAKOU ...t e e e e e p. 146

11. Phénoménologie d’une digitalité aliénante. Pour une responsabilité accrue de ’homme
dans les prises de décisions juridiques et sociopolitiques, N’gouan Mathieu AGAMAN et
KOUBME Y A . et e e p. 171

12. La sémantique de la migration dans les langues akan, Michel SAHA...................... p. 191

13. Le poro communautaire sénoufo et la modernité : de la difficile conciliation, YEO
YallAMISSA .. ..ot p. 205

11



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

DU MYTHE D’EPIMETHEE ET DE PROMETHEE AUX DROITS DE
L’HOMME : LA PROTECTION DE L’HOMME EN QUESTION

Fatogoma SILUE
Université Alassane Ouattara (Cote d’Ivoire)
silfata@gmail.com

Résumé

L’une des idées-forces qui a suscité la lutte contre les abus du pouvoir politique, et
qui a abouti a la Déclaration universelle des droits de I’homme, est la protection de 1’étre
humain. A D’analyse, cette idée n’est pas strictement moderne. Elle a un fondement
mythique ancien que 1’on peut situer dans le mythe d’Epiméthée et de Prométhée raconté
par Protagoras dans son dialogue avec Socrate au sujet de la vertu. D’origine mythologique,
cette idée est pertinente, car elle permet d’assurer a 1’étre humain une existence sociale libre,
paisible et épanouie, loin de tout abus politique. Moyen de lutte contre I’arbitraire du

pouvoir politique, elle mérite d’étre davantage valorisée.
Mots-clés : Droit, Droits de ’homme, Idée, Mythe, Philosophie, Pouvoir, Protection

FROM THE MYTH OF EPIMETHEUS AND PROMETHEUS TO HUMAN
RIGHTS: THE PROTECTION OF HUMANITY IN QUESTION

Abstract

One of the key ideas that inspired the fight against the abuse of political power, and
which led to the Universal Declaration of Human Rights, is the protection of human being.
Upon analysis, this idea is not strictly modern. It has an ancient mythical foundation that
can be located in the myth of Epimetheus and Prometheus recounted by Protagoras in his
dialogue with Socrates on the subject of virtue. Of mythological origin, this idea is relevant
because it allows human to have a free, peaceful and fulfilled social existence, far from any
political abuse. As a means of fighting against the arbitrariness of political power, it

deserves to be further valued.

Keywords : Right, Human rights, Idea, Myth, Philosophy, Power, Protection

Fatogoma SILUE 1


mailto:silfata@gmail.com

Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Introduction

La philosophie peut étre appréhendée comme une activité de ’esprit tournée vers les
idées. Ainsi, elle s’efforce de saisir le réel en interrogeant les principes a partir desquels se
comprend 1’expérience concréte. En ce sens, elle forge des concepts et des notions qui
représentent des outils permettant de saisir les grandes structures de ’existence humaine.
C’est dans cette perspective que les premiers philosophes, a savoir les présocratiques, ont

forgé le concept d’arché comme principe originaire explicatif de I’univers.

Mais avant cette conceptualisation philosophique, le mythe existait, et il s’était
imposé comme le mode de pensée visant a rendre compte de I’origine des choses, des
conflits, des institutions et des valeurs humaines. C’est dire que le mythe participe de la
volonté humaine de comprendre I’origine de certains faits, et de certaines luttes, car il
charrie des idées, et véhicule des normes ou des valeurs que les sociétés défendent et se
transmettent. C’est pourquoi, sa rupture avec la philosophie ne saurait étre absolue. En effet,
le mythe peut devenir « une source d’exemples ou d’informations et parfois méme un
adjuvant de la philosophie » (J. F. Pradeau, 2004, p. 11).

Dans cette optique, I’on peut légitimement s’interroger sur I’origine de I’idée de
protection de I’individu qui, aujourd’hui, occupe une place de choix dans les réflexions
philosophico-politiques, et qui prévaut dans les luttes pour les droits de ’lhomme. Cette idée
aurait-elle ses racines dans un mythe fondateur ? Plus précisément, le mythe d’Epiméthée
et de Prométhée, tel que raconté par Protagoras dans le dialogue éponyme de Platon, ne
constitue-t-il pas une premiere tentative de penser la condition humaine a travers le prisme
de la vulnérabilité et de la nécessité de la protection ? La réponse a cette question essentielle
se structurera autour de deux questions subsidiaires : en quoi le mythe d’Epiméthée et de
Prométhée permet-il de penser I’émergence de 1’idée de protection de I’homme ? Et cette

idée demeure-t-elle pertinente a I’ére des droits de ’homme contemporains ?

L’intention fondatrice de la présente contribution est de démontrer la pertinence et
I’actualité de 1’idée de protection de I’homme, née d’un mythe ancien. En effet, le mythe
d’Epiméthée et de Prométhée a conservé toute son actualité dans les discours modernes sur
la dignité humaine et la justice. En ce sens, il est porteur d’une anthropologie qui sous-tend

la Déclaration universelle des droits de [’homme et du citoyen. Ainsi, a travers une approche

Fatogoma SILUE 2



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

herméneutique et critique, il s’agira de mettre en lumiére, d’une part, I’origine mythologique
de cette idée et, d’autre part, d’en interroger la pertinence et les enjeux dans le contexte

contemporain.
1. Les origines mythologiques de I’idée de protection de ’homme

Le mythe d’Epiméthée et de Prométhée, tel que rapporté par Protagoras dans sa
discussion avec Socrate sur la vertu, constitue un récit aux multiples enjeux. Ici, I'on
insistera sur 1’idée de la faiblesse originelle de I’homme, et le besoin de protection qu’elle

induit.

1.1. Le mythe d’Epiméthée et de Prométhée : une origine symbolique du besoin de

protection de ’homme

Au commencement, la pensée grecque s’exprime par le mythe qui constitue le mode
privilégié d’intelligibilité du monde. Ainsi, les premiers penseurs de cette civilisation sont
moins des philosophes que des mythologues. En ce sens, ’avénement de la philosophie a
été percu comme une révolution, car elle (la philosophie) se pose en rupture avec la pensée
traditionnelle mythique. On le voit, la naissance de la philosophie marque un changement
de paradigme. C’est pourquoi I’on a tendance a déclarer que la philosophie est née en

opposition avec le mythe, considéré comme une pensée irrationnelle.

Mais cette idée du miracle grec mérite d’étre évaluée sans emphase, car la rupture
dont il s’agit n’est ni radicale ni totale. Entre ces deux modes de pensées, 1’on pourrait
évoquer I’idée d’une distanciation rapprochée. Celle-ci est exprimée avec éloquence par J.-
F. Pradeau (2004, p. 9) de la maniere suivante :

Si la philosophie ne cesse de prendre ses distances avec le mythe, elle ne lui fait pourtant
jamais ses adieux. Elle le tient plutot a distance autant que le travail de la raison doit 1’étre
du simple récit, mais elle le garde & portée de main, car le récit a parfois 1'utilité d’un
exemple, et il est méme des occasions ou la raison trouve en lui son secours, lorsqu’elle est
défaillante ».

Distinct du discours rationnel que prononce la philosophie, le mythe n’est pas moins
présent dans les écrits, les dialogues et les discussions des philosophes. Ainsi, dans son
dialogue avec Socrate sur I’enseignement de la vertu politique, Protagoras n’hésite pas a
I'utiliser. Il en fait un outil pour justifier I'universalité de la vertu politique qui induit la

participation de tous les hommes, et non une élite, a la gestion des affaires publiques. C’est

Fatogoma SILUE 3



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

d’ailleurs pourquoi ce sophiste était considéré comme un laudateur du régime démocratique.

Le mythe qu’il utilise est connu sous le nom de mythe d’Epiméthée et de Prométhée.

Selon ce mythe explicatif de I’origine des choses, les étres vivants ne sont pas de
simples composés d’atomes qui se sont rencontrés de maniére hasardeuse. Ils sont le produit
de I’intelligence et de la sagesse des dieux. Ils furent fagonnés par les dieux. Tout découle
des dieux. En effet, selon ’explication mythologique que rapporte Protagoras, lorsque fut
venu le temps de la naissance des étres vivants, « fixé par le destin, les dieux les fagonnerent
a lintérieur de la terre, en réalisant un mélange de terre, de feu et de tout ce qui se méle au
feu et a la terre » (Platon, 2011, 320d).

Cette premiere éetape fut immédiatement suivie d’une autre qui consista a les
produire a la lumicre. C’est alors que les dieux, dans leur volonté de pourvoir tous les étres
vivants de talents et de capacités, chargérent Prométhée et Epiméthée d’en faire la
répartition. Cette tche était dévolue aux deux fréres. Mais, Epiméthée, avec insistance,
réclama cette tache pour lui seul, promettant a son frére de la faire contrdler ensuite. L’ayant
ainsi convaincu, il opére seul la répartition.

Et dans sa répartition, il dotait les uns de force sans vitesse et donnait la vitesse aux plus
faibles ; il armait les uns et, pour ceux qu’il dotait d’une nature sans armes, il leur ménageait
une autre capacité de survie. A ceux qu’il revétait de petitesse, il donnait des ailes pour qu’ils
puissent s’enfuir ou bien un repaire souterrain ; ceux dont il augmentait la taille voyaient
par Ia méme leur sauvegarde assurée ; et dans sa répartition, il compensait les autres
capacités de la méme facon. 1l opérait de la sorte pour éviter qu’aucune race ne soit anéantie
; apres leur avoir assuré des moyens d’échapper par la fuite aux destructions mutuelles, il
s’arrangea pour les prémunir contre les saisons de Zeus : il les recouvrit de pelages denses
et de peaux épaisses, protections suffisantes pour I’hiver, mais susceptibles aussi de les
protéger des grandes chaleurs, et constituant, lorsqu’ils vont dormir, une couche adaptée et
naturelle pour chacun ; il chaussa les uns de sabots, les autres de peaux épaisses et vides de
sang. Ensuite, il leur procura a chacun une nourriture distincte, aux uns I’herbe de la terre,
aux autres les fruits des arbres, a d’autres encore les racines ; il y en a a qui il donna pour
nourriture la chair d’autres animaux ; a ceux-Ia, il accorda une progéniture peu hombreuse,
alors qu’a leurs proies il accorda une progéniture abondante, assurant par-la la sauvegarde
de leur espéce (Platon, 2011, 320d-321b).

Ce pan du récit sur la répartition des capacités nous situe sur le manque de sagesse
d’Epiméthée qui oublia de pourvoir ’homme, le laissant nu et vulnérable. Embarrassé par
cette injustice faite & ’homme, Epiméthée n’avait aucune solution. Alors qu’il était dans
I’embarras, s’interrogeant dans tous les sens, « Prométhée arrive pour inspecter la

répartition, et il voit tous les vivants harmonieusement pourvus en tout, mais I’homme nu,

Fatogoma SILUE 4



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

sans chaussures, sans couverture, sans armes. Et c’était déja le jour fixé par le destin, ou

I’homme devait sortir de terre et paraitre a la lumiere » (Platon, 2011, 321 c).

Face a cet embarras, Prométhée agit dans I’urgence : il pénétre dans la demeure
d’Héphaistos! et d’Athéna?, et y déroba le feu ainsi que le savoir technique qu’il offrit &

’homme.

De cette maniére, I’homme était donc en possession du savoir qui concerne la vie, mais il
n’avait pas le savoir politique ; en effet, celui-Ci se trouvait chez Zeus. Or Prométhée n’avait
plus le temps d’entrer dans 1’acropole ou habite Zeus, et il y avait en plus les gardiens de
Zeus, qui étaient redoutables ; mais il parvient a s’introduire sans étre vu dans le logis
commun d’Héphaistos et d’Athéna, ou ils aimaient a pratiquer leurs arts, il dérobe I’art du
feu, qui appartient a Héphaistos, ainsi que I’art d’Athéna, et il en fait présent a ’homme.
C’est ainsi que I’homme se retrouva bien pourvu pour sa vie, et que, par la suite, a cause
d’Epiméthée, Prométhée, dit-on, fut accusé de vol (Platon, 2011, 321b-322a).

L’homme est donc sauvé in extrémis par Prométhee qui, en volant le savoir technique et la
technique du feu, répare le manque de sagesse de son jeune frére Epiméthée. Désormais,
grace a ce savoir dont il est pourvu, I’homme jouit d’un statut spécial et supérieur aux autres
étres vivants. Assurément, les premiers sont devenus les derniers, et les derniers sont
devenus les premiers. L’homme peut, dés lors, exprimer sa parenté avec 1’univers divin par
la reconnaissance des dieux et leur adoration. Il exprime sa spécificité par le langage en
émettant des sons articulés et des mots. Par ailleurs, doté de savoir-faire, I’homme fut en
mesure de transformer son environnement. Ainsi, il inventa les habitations, les vétements,
les chaussures, les couvertures et les aliments qui viennent de la terre pour assurer leur

survie.

Toutefois, malgré leur équipement technique, les hommes échouaient a fonder une
sociéeteé stable, faute de posséder I’art politique qui en constitue le fondement. Protagoras
affirme :

Les hommes vivaient & I’origine dispersés, et il n’y avait pas de cités ; ils succombaient donc
sous les coups des bétes féroces, car ils étaient en tout plus faibles qu’elles, et leur art
d’artisans, qui constituait une aide suffisante pour assurer leur nourriture, s’avérait
insuffisant dans la guerre qu’ils menaient contre les bétes sauvages. En effet, ils ne

! Dieu forgeron, maitre du feu et de la métallurgie. Fils de Zeus et d’Héra (selon les versions, parfois seulement
d’Héra), il est représenté comme un dieu boiteux, souvent rejeté, mais doté d un savoir-faire technique inégalé.
Artisan des dieux, il forge les armes et les objets merveilleux de I’Olympe, tels que la foudre de Zeus ou le
bouclier d’Achille. Il incarne la maitrise créatrice et la valeur du travail manuel.

2 Déesse de la sagesse, de la stratégie guerriére et des arts, née de la téte de Zeus, armée et casquée, aprés que
celui-ci eut avalé Métis, sa premiére épouse. Elle symbolise I’intelligence pratique, la prudence, mais aussi la
protection des cités (notamment Athénes, qui lui doit son nom).

Fatogoma SILUE 5



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

possédaient pas encore I’art politique, dont I’art de la guerre est une partie. Ils cherchaient
bien sOr a se rassembler pour assurer leur sauvegarde en fondant des cités. Mais chaque fois
qu’ils étaient rassemblés, ils se comportaient d’une maniére injuste les uns envers les autres,
parce qu’ils ne possédaient pas I’art politique, de sorte que, toujours, ils se dispersaient a
nouveau et périssaient. Aussi Zeus, de peur que notre espéce n’en vint a périr tout entiére,
envoie Hermés apporter a I’humanité la Vergogne et la Justice, pour constituer 1’ordre des
cités et les liens d’amitié qui rassemblent les hommes (Platon, 2011, 322a-322c).

Le mythe s’acheve avec la répartition égale des vertus sociales a toute ’humanité. C’est
I’idée de I'universalité de la vertu politique, indispensable a la survie de ’espece humaine.
En effet, face a la menace d’extinction, Zeus® décida d’envoyer Hermés* porter a tous les
hommes la justice et la vergogne qui représentent les vertus indispensables a toute vie

sociale.

A bien examiner le récit, il met en exergue I’idée de la nudité originelle de I’homme
et son manque de dons naturels. Cela fait de lui un étre fondamentalement vulnérable qui
mérite d’étre protégé. Ce besoin de protection constitue un fondement mythique et

symbolique de 1’idée d’établir des institutions politiques et de défendre les droits humains.
1.2. L’humanisme de Prométhée et le sens politique du mythe

Le mythe d’Epiméthée et de Prométhée appartient au patrimoine culturel de la Gréce
antique. Récit fondateur, il fut repris par de nombreux auteurs (Hésiode, Eschyle, Platon).
Il était donc celebre et se prétait a diverses interprétations. En effet, tout mythe a un sens
qui ne se dégage pas a priori. Son sens est toujours voilé, mais il est surtout utilisé pour ses
vertus pedagogiques, car il sert d’adjuvant a la raison lorsque celle-ci éprouve des difficultés
a justifier logiquement une idée. En le saisissant dans ce sens, il est aisé a comprendre son
importance dans un état théologico-métaphysique, selon la loi des trois états d’Auguste

Comte.

Le mythe a pu servir a justifier diverses idées. Ainsi, I’on a pu I'utiliser pour valoriser
le travail et la technique sans lesquels I’homme ne saurait compenser ses faiblesses

originelles. La survie de ’homme réside dans le travail, et surtout dans le développement

% Roi des dieux de 1’Olympe, fils de Cronos et de Rhéa. 11 est le maitre du ciel, du tonnerre et de la foudre.
Protecteur de 1’ordre et garant de la justice, il incarne la souveraineté divine. Zeus est aussi célébre pour ses
nombreuses unions dont sont issus plusieurs héros et dieux.

4 Dieu messager, fils de Zeus et de la nymphe Maia. Protecteur des voyageurs, des commercants et des voleurs,
il est aussi le guide des ames vers les Enfers (psychopompe). Hermes symbolise la mobilité, la ruse, la
communication et le passage entre les mondes.

Fatogoma SILUE 6



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

de la technique. Dans cette perspective, il ressort que la vocation premiére de ’homme est
le travail. En effet, aprés la répartition faite par Epiméthée, ’homme est victime de son
manque de sagesse. Lésé dans la répartition des dons naturels, et livré a lui-méme, il est
dans le dénuement total. Mais, grace a I’humanisme et a la ruse de Prométhée qui dérobe le
savoir technique d’Héphaistos et d’ Athéna pour en faire présent a I’homme, il peut combler

sa faiblesse originelle par le travail.

Par le don du feu, Prométhée offrit aux hommes le travail, condition nécessaire a la
mise en ceuvre des techniques. L”homme doit donc travailler, car il ne peut assurer sa survie
que par le travail, en transformant la nature. Cette vision prométhéenne du travail, critiquée
par les Anciens®, a été développée par de nombreux philosophes modernes. Ainsi, dans le
Discours sur [’origine et les fondements de l’'inégalité parmi les hommes, J.-J. Rousseau
(1972, p. 78) déclare que seul le travail fait de ’homme « un étre intelligent et un homme
». Hegel, dans la dialectique du maitre et de 1’esclave, développera une perspective proche
en démontrant que c’est par I’activité laborieuse que 1’esclave conquiert sa liberté et se

constitue comme sujet.

De tous les philosophes modernes, 1’on peut dire que Karl Marx est celui qui accorda
une attention particuliére au travail par sa critique sans mansuéetude de la société industrielle
aliénante. Définissant I’homme par le travail qui représente 1’activité par laquelle il déploie
son potentiel pour accéder a la liberté, sa lutte consista en une valorisation de celui-ci. C’est
pourquoi il dénonga le systéme capitaliste dont le principe est I’exploitation de ’homme par
I’homme. En effet, dans ce systeme, Marx constate avec amertume que I’homme ne travaille
plus ; mais il fonctionne, c’est-a-dire qu’il se contente de faire fonctionner un systéme. Il
faut alors redonner au travail sa noblesse en le désaliénant. Résumant cette approche
valorisante du travail par les modernes, J.-M. Piotte (2007, p. 96-97) déclare qu’avec la
naissance du libéralisme, I’homme s’est mué en Prométhée :

Il ne cueille plus les fruits de la nature créée par Dieu, comme le faisaient essentiellement
ses ancétres. La nature devient la matiere premiére de son travail et de ses capacités
techniques. La nature est un instrument comme les autres, au service des besoins des
hommes. L’homme n’a pas créé la nature. Mais par son intelligence, il pénétre ses secrets ;

® Platon et Aristote sont les deux grands philosophes de I’ Antiquité qui ont le plus dévalorisé le travail manuel
et productif en le jugeant inférieur a la vie politique et philosophique. Pour eux, les métiers manuels empéchent
I’exercice de la vertu citoyenne et privent de loisir, condition de la vie philosophique.

Fatogoma SILUE 7



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

par son savoir-faire, il la fagonne a son image ; par son travail, il lui donne sa valeur et son
utilité, en la transformant en objets de consommation.

Outre la lecture valorisante du travail, une autre lecture strictement politique du
mythe peut étre dégagee. Ainsi, il (le mythe) a pu servir a justifier I’idée de 'universalité
de I’art politique qui induit la participation de tous a la gestion des affaires politiques. En
effet, dans I’état prépolitique qui n’est pas sans rappeler 1’état de nature des philosophes du
contrat, I’on constate que les hommes ne sont pas préservés de toute forme d’extinction. La
conservation de 1’espéce humaine est toujours menacée. C’est dire que le savoir technique
en lui-méme est insuffisant. S’il est une condition nécessaire de la conservation et de
I’épanouissement de I’homme, il demeure insuffisant pour le combler totalement. Ainsi,
pour préserver I’espéce humaine de toute forme d’extinction, 1’art politique est nécessaire.
La politique a un r6le de conservation, de perpétuation de ’espéce humaine. Au fond, la
vocation de cet art est la protection de I’homme. C’est pourquoi dans la mythologie grecque,
Prométhee est présenté comme le « meilleur protecteur des hommes » (H. Montarde, 2012,
p. 26). 1l incarne un humanisme®originel qui trouve sa prolongation dans les institutions

modernes de protection de la personne.

Ce mythe qui met en exergue 1’idée de protection de ’homme a donc une portée
universelle. I1 montre clairement que I’homme ne peut vivre qu’a condition d’étre reconnu,
encadré et protégé par une autorité juste. Cette idée a contribué¢ a fagonner I’histoire de
I’humanité, et s’est incarnée dans les grandes déclarations modernes, et notamment dans la
philosophie des droits de I’homme qui repose sur le double constat de la vulnérabilité

fondamentale de 1’étre humain et de la nécessité de mécanismes politiques pour le protéger.
2. Du mythe a la lutte moderne pour la protection de I’hnomme par le droit

L’idée des droits de I’homme est née de la volonté de protéger I’homme des abus du
pouvoir politique. Ainsi, les droits-libertes et les droits-créances se recoupent par I’idée de
préserver la vie humaine, c’est-a-dire de protéger 1’étre humain, et de contribuer a son

épanouissement.

® Définie comme la doctrine qui accorde & I’homme le primat, I’humanisme est une doctrine qui met I’homme
au centre de tout. Elle est une doctrine soucieuse de I’épanouissement total de I’homme.

Fatogoma SILUE 8



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

2.1. La modernité et I’émergence des droits de I’homme

Les droits de I’homme ont une longue histoire que 1’on peut appréhender sous les
deux angles idéologique et historique. Du point de vue idéologique, leur origine remonte a
I’ Antiquité, a travers la notion de loi naturelle. De 1, ’on peut affirmer que la modernité a
eu le mérite de valoriser un legs. En effet, I'une des idées-forces de cette doctrine est
I’affirmation d’une loi naturelle, supérieure, universelle et transcendant le droit positif.
Celle-ci a été discutée et théorisée dés I’ Antiquité. A ce sujet, I’Antigone de Sophocle
constitue une référence incontournable. Dans cette tragédie, le dramaturge met en scéne le
conflit entre Antigone et le roi Créon. C’est au nom des lois naturelles, universelles,
immuables et non écrites qui « depuis 1’origine sont en vigueur et que personne n’a vu
naitre » (Sophocle, 1955, p. 54) qu’Antigone s’oppose a I’édit royal (qui reléve du droit
positif) interdisant d’accorder une sépulture a son frere Polynice, mort au combat. Pour elle,
tout étre humain a naturellement droit a une sépulture, indépendamment des prescriptions

contingentes du pouvoir politique.

Fort de cette réflexion menee par Sophocle et qui posa les jalons de la réflexion sur
les droits fondamentaux, les épicuriens et les stoiciens approfondiront, sans ambages, 1’idée
de loi naturelle. Pour eux, I’étre humain est régi par une loi qui ne saurait dépendre des
contingences humaines. En ce sens, le stoicisme

considere ’homme non plus comme un membre de la cité, mais comme un citoyen du
monde, de la cosmopolis. Cette référence universaliste se retrouve dans la conception du
droit naturel : celui-ci ne peut étre qu’identique a Athénes et a Rome, aujourd’hui et demain,
car la loi naturelle « n’est autre chose que la droite raison considérée dans ses injonctions et
ses interdictions ». Or la raison est commune a tous, elle est répandue dans tous les étres.
D’ou il résulte que « c’est une seule et méme loi éternelle et immuable qui régit toutes les
nations et en tout temps » (Cicéron) (D. Lochak, 2005, p. 9).

L’idée de loi naturelle qui transcende le droit positif, et a laquelle il ne saurait s’opposer est

I’une des idées maitresses qui a servi de ferment a 1’idéologie des droits de I’homme.

Du point de vue historique, 1’0n situe la naissance des droits de 1’homme dans un
contexte précis que I’on fait remonter au XVIlle siécle, au ceeur des Lumiéres. A ce sujet,
Guy Haarscher précise qu’il s’agit d’un contexte de lutte politique. Il écrit : « Les droits de
I’homme ont émergé, au XVIlle siecle, dans la lutte menée par les Lumieres contre

I’absolutisme ou I’arbitraire du pouvoir » (G. Haarscher, 2015, p. 53). On le sait, le XVIlle

Fatogoma SILUE 9



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

siecle est le siecle des Lumicres. L homme, sinon I’individu, voulant se servir de son propre
entendement pour conduire son existence récuse le pouvoir arbitraire du prince ou de
I’empereur. Ici, I’arbitraire du pouvoir doit s’entendre au sens de I’incertitude dans laquelle
se trouve le gouverné, car son action est jugée par ’arbitraire du gouvernant. Aucune loi

claire ne régit son comportement, et il est donc soumis a I’arbitraire du prince.

A examiner les faits de prés, on peut soutenir que les théoriciens des droits de
I’homme défendaient les libertés de I’individu contre «le pouvoir omniprésent
d’étouffement et de tromperie » (F. Nietzsche,1996, p. 87) du prince ou de 1’empereur.
L’homme ne saurait étre assimilé a une béte de somme que 1’on traiterait comme bon lui
semble. Sa dignit¢ mérite d’étre défendue et protégée, car « renoncer a sa liberté, c’est
renoncer a sa qualit¢é d’homme » (J.-J. Rousseau, 1973, p. 47). C’est pourquoi la
revendication des droits de I’homme induit I’Etat de droit, c’est-a-dire I’Etat régit par des
lois générales que le citoyen a le devoir de connaitre et de s’attendre a leur application. Plus
précisement, ’enjeu de cette revendication est la protection du citoyen contre 1’arbitraire du

pouvoir.

Avec le siecle des Lumicres, I’on assiste a une mutation dans la réflexion politique.
Désormais, I’individu est le centre de gravité. La modernité rompt ainsi avec la vision
holiste de la société en accordant la primauté a ’individu. L’individu devient alors un étre
«qu’il faut défendre a la fois contre le pouvoir ecclésiastique autoritaire et contre
I’absolutisme politique et, le cas échéant, contre les abus des conquérants du nouveau
monde » (2005, p. 12). L’idée qui se dégage aisément de cette pensée est la protection de
I’individu. En effet, face & I’arbitraire du pouvoir, et & la volonté hégémonique de I’Etat
dont parle Nietzsche, les individus doivent étre protégés. Il s’agit de préserver leurs vies, et
de les protéger de la puissance du pouvoir, car le pouvoir corrompt. Il convient alors de
« limiter le pouvoir par le pouvoir » (Montesquieu, 1995, p. 312). Ainsi, les droits de
I’homme apparaissent aux yeux des hommes du siécle des lumiéres comme le contre-
pouvoir qui, seul, peut arréter le pouvoir dans sa volonté hégémonique. Ainsi, S’inspirant
des « Bill of Rights » anglais et américain ainsi que de la Déclaration francaise des droits
de I’homme et du citoyen, la « Déclaration universelle des droits de ’homme » a été rédigée

en 1948 sous I’égide de I’ONU. Elle rappelle la dignité fondamentale de tout étre humain et

Fatogoma SILUE 10



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

vise a le prémunir contre toute forme d’atteinte a son intégrité physique ou morale, contre
toute forme de discrimination ou d’arbitraire » (Lenoir F., 2012, p. 143). L’on assista a la

premiere déclaration des droits de I’homme en 1789.

La Déclaration universelle des droits de I’homme part du principe que I’étre humain
a des droits qui transcendent toute législation positive. C’est pourquoi, elle se fonde sur
1’idée de droits naturels et imprescriptibles. A travers la théorisation de ces droits (droit a la
sreté, droit a la liberté de conscience, droit de propriété, droit a 1’égalité et au bonheur), il
s’agit pour les philosophes politiques modernes de situer le réle et les limites de I’action
étatique. Pour eux, les citoyens d’un Etat sont, avant tout, des étres humains jouissant de

droits naturels que I’Etat ne peut violer.
2.2. L’évolution et I’actualité de I’idée de protection de I’homme

Partant de la constatation de I’existence des temples et des églises, les pagodes et
des mosqueées « dans tous les pays, a toutes les epoques, dans leur magnificence et leur
grandeur », A. Schopenhauer (1978, p. 852) déduisait le besoin métaphysique de I’homme.
Pour lui, ’homme est un animal métaphysique. C’est dire que son existence ne peut se
dérouler sans 1’idée d’un monde transcendant. A bien réfléchir, ’on peut dire que le
désenchantement du monde moderne n’a pu nier cette nature foncierement religieuse de
I’homme, et I’on assiste a une substitution de I’idée de Dieu par de nouvelles idoles
auxquelles I’homme s’accroche. J.-P. Harouel (2016, p. 26) parle a ce sujet de religion sans
Dieu, ou encore de religion séculiere. 1l écrit :

Du fait de la disposition religieuse de 1’étre humain, le recul des croyances et de la pratique
religieuse chrétienne qu’a connu I’Europe occidentale n’a pas fait disparaitre le sacré, mais
a seulement entrainé son déplacement. Se trouvant disponible pour d’autres investissements,
la propension a la religiosité de nombreux individus s’est largement reportée vers des formes
sécularisées du sacré, sans que les intéressés soient toujours conscients de la nature
religieuse de leur foi et de leur engagement. C’est cette religiosité sécularisée qui alimente
ce que 1’on appelle les religions politiques ou religions séculiéres, ou bien religions civiles.
Ou encore, religions sans le dire. Tous ces termes s’appliquent aux droits de ’homme qui,
prenant la suite du communisme, sont aujourd’hui la grande forme religieuse sécularisée de
I’Europe occidentale. Il existe désormais une véritable religion séculiére des droits de
I’homme, que I’on peut appeler aussi la religion humanitaire.

Comme religion séculiere de la modernité, les droits de I’homme sont investis dune
grande mission protectrice et d’épanouissement de I’étre humain. Le besoin de protection

dont parlait Freud, et qu’avait comblé la religion traditionnelle est désormais dévolu aux

Fatogoma SILUE 11



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

droits de ’homme. En effet, en reconnaissant a tout étre humain des droits naturels et
inaliénables, tout pouvoir politique doit s’engager a les respecter, et a garantir aux hommes

leur dignité, leur protection. Tel est I'ultime enjeu des déclarations des droits de I’homme.

Il n’est pas superflu de préciser que les déclarations des droits de ’homme ont connu
plusieurs générations. L’on parle a ce sujet de trois générations. Ainsi, la premiere
génération qualifiée de droit-liberté se caractérise par une volonté de protéger le citoyen
contre les abus du pouvoir. Mais cette philosophie contre les abus de I’Etat va finalement
connaitre une extension et intégrer une dimension nouvelle : celle de I’intervention de 1’Etat
en faveur des citoyens. L. Ferry et A. Renaut (2007, p. 491) expriment avec éloquence cette
évolution dans la philosophie des droits de I’homme en distinguant les droits-libertés et les
droits-créances. Pour eux, les droits-libertés font « signe vers une théorie libérale des limites
de I’Etat ». Quant aux droits-créances, ils impliquent « au contraire a la fois une intervention
et un accroissement de I’Etat » (2007, p. 491). Cette idée des droits-créances donna

naissance a deux autres générations des droits de ’homme.

Dans ce qu’il est convenu d’appeler la deuxiéme génération des droits de I’homme,
née au XIXe siécle, I’on exige une intervention de 1’Etat en faveur des citoyens. Ainsi, dans
cette approche de droits-créances, les citoyens ont désormais la possibilité, sinon le droit de
réclamer a I’Etat une action en leur faveur. G. Haarscher (2015, p. 87) résume avec
¢loquence les droits issus de la deuxieme génération. Ces droits que 1’on qualifie de droits
économiques, sociaux et culturels sont les suivants : « Droit a la santé, a 1’éducation, au
travail, a la sécurité sociale, a un niveau de vie décent, etc. ». Ces droits que le citoyen est
en droit de réclamer permettent de situer la nature des prestations de 1’Etat. A ce sujet, G.
Haarscher (2015, p. 87-88) précise que

si I’on considére ces droits comme des droits de 1’homme, c¢’est-a-dire si 1’on veut leur
donner le méme statut fondamental qu’a ceux de la premiére génération, il faudra exiger de
I’Etat des prestations considérables : construction d’hopitaux adéquats, médecine gratuite
ou du moins accessible, écoles en nombre suffisant et enseignants rémunérés par la
collectivité, engagement de I’Etat dans la vie économique, dépenses sociales (et donc
recettes corrélatives fournies par 'impot et les divers transferts sociaux) (...). Ainsi passe-
t-on de la notion d’Etat “minimal’, limité & des tiches de protection des libertés, a celle
d’Etat-providence (welfare State), voyant ses prérogatives s’accroitre & mesure que la
demande se développe.

La deuxieme génération qualifiée de droits-créances se caractérise par la volonté de

réclamer des droits au pouvoir politique.

Fatogoma SILUE 12



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

Quant a la troisieme génération, ils sont des droits liés a la protection de
I’environnement ; I’homme ayant pris conscience qu’il ne peut vivre heureux que dans un
environnement sain. Comme le précise G. Haarscher (2015, p. 60) dans son ouvrage
Philosophie des droits de [’homme, « il s’agit de droits extrémement vagues, tels le droit a
la paix, a un environnement protégé, a un développement harmonieux des cultures, au
développement, etc. ». Le citoyen n’est donc pas le seul titulaire de ces droits. Ils engagent
les peuples voire méme I’humanité, et ils ne peuvent pas €tre invoqués seulement a 1’égard

de I’Etat mais aussi des instances internationales.

De Tl’analyse de ces différentes générations, il ressort ’idée de la protection de
I’individu. D’un point de vue strictement politique, il s’est agi d’inventer un mécanisme
politique par lequel I’on freine le pouvoir. Comme le rappelait Lord Acton dans une lettre a
I’évéque Mandell Creighton : « Power tends to corrupt, and absolute power corrupts
absolutely », ce qui signifie que « le pouvoir tend a corrompre, et le pouvoir absolu corrompt
absolument ». L’idée est donc bien que, par la disposition des institutions, « le pouvoir arréte
le pouvoir », selon la formule de Montesquieu (1995, p. 312). 11 faut que I’individu et sa
sphére privée soient préserves de tout abus du pouvoir politique. La « banalité du mal »
(1966, p. 21) dont parlait Hannah Arendt est une réalité. En effet, le mal est devenu si banal,
et si insidieux, c’est-a-dire qu’il peut se cacher dans des hommes ordinaires que ’homme a
besoin d’étre protégé. La méfiance envers tout pouvoir non contrdlé justifie la création
d’instances internationales chargées de veiller au respect des droits de ’homme. La
protection de I’homme ne reléve donc pas d’un luxe moral, mais d’une exigence politique

fondamentale.

Ainsi, de la philosophie antique a la déclaration des droits modernes, en passant par
les métamorphoses politiques et sociales, 1’idée de protection de I’lhnomme n’a cessé de se
renforcer et de s’actualiser. Elle demeure aujourd’hui un pilier des sociétés démocratiques

et un garde-fou contre toutes les formes de domination ou de barbarie moderne.
Conclusion

En définitive, I’on peut retenir que 1’idée de la faiblesse originelle de I’homme, telle
qu’elle se dégage du mythe d’Epiméthée et de Prométhée, a posé les fondements d’un besoin

structurel, a savoir le besoin de protection de I’espéce humaine. C’est dire que 1’homme doit

Fatogoma SILUE 13



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

non seulement étre protégé contre les calamités naturelles (les menaces extérieures), mais il
a aussi besoin d’étre protégé contre lui-méme. F. Nietzsche (1997, p. 54) pense que ce
besoin est un instinct, et il est précisément 1’essence de ’humanité. Il écrit :

Que je considére les hommes d’un ceil bon ou méchant, je les vois toujours appliqués a une
unique tache, tous et chacun en particulier : faire ce qui sert la conservation de I’espéce
humaine. Et ce, a vrai dire, non pas en vertu d’un sentiment d’amour pour cette espece, mais
simplement parce que rien n’est en eux plus ancien, plus fort, plus implacable, plus
insurmontable que cet instinct, — parce que cet instinct est précisément 1’essence de notre
espéce et de notre troupeau.

Ainsi formulé, I’on peut dire que le besoin de protection s’exprime et se prolonge,

dans le monde moderne, a travers la philosophie des droits de ’homme. En effet, en luttant
contre ’arbitraire et les abus du pouvoir politique, et en reconnaissant a chaque étre humain
une dignité intrinséque, cette philosophie répond a un impératif fondamental : protéger la
vie humaine et en faire une vie digne d’étre vécue. C’est pourquoi, loin d’étre un simple
dispositif juridique, la philosophie des droits de 1’nomme est une nécessité éthique et
politique. A ce titre, elle mérite d’étre défendue et enseignée. Car I’histoire montre que la
protection de I’homme contre lui-méme, notamment a travers des mécanismes de régulation

du pouvoir, demeure une tache toujours inachevée.
Réferences bibliographiques

ACTON John Emerich Edward Dalberg, 2018, Le pouvoir tend a corrompre, traduction de
Jean-Philippe Vincent, Paris, Les Belles Lettres.
ARENDT Hannah, 1966, Eichmann a Jérusalem, traduction d'Anne Guérin, Paris,

Gallimard.

DROIT Roger-Pol., 2013, Maitres a penser : 20 philosophes qui ont fait le XXe siecle, Paris,

Flammarion.

FERRY Luc et RENAUT Alain, 2007, Des droits de I’homme a I’idée républicaine,
Philosophie politique, Paris, Quadrige/PUF.

HAARSCHER Guy, 2015, Philosophie des droits de I’homme, Paris, Les Editions du Cerf.

HAROUEL Jean-Louis, 2016, Les droits de I’homme contre le peuple, Paris, Editions

Desclée de Brouwer.

Fatogoma SILUE 14



Agathos, n°009, octobre 2025, http://www.agathos-uao.net

HEGEL Gottlieb Wilhelm Friedrich., 2012, La phénoménologie de [ esprit, Paris, GF

Flammarion.

LENOIR Frédéric, 2012, La guérison du monde, Paris, Fayard.

LOCHAK Daniéle, 2005, Les droits de [’homme, Paris, Editions la Découverte.
MARX Karl, 1965, Le Capital, Paris, Presses Universitaires de France.
MONTARDE Héléne, 2012, Prométhée : le voleur de feu, Paris, Nathan.
MONTESQUIEU, 1995, De l’esprit des lois, Paris, GF Flammarion.

NIETZSCHE Friedrich, 1996, « Ainsi parlait Zarathoustra, » (Fuvres Compleétes, trad.

Geneviéeve Bianquis, revue par Paul Mathias, Paris, Flammarion.

NIETZSCHE Friedrich, 1997, « Le gai savoir », (Euvres Completes, trad. de Patrick
Wotling, Paris, Flammarion.

PIOTTE Jean-Marc, 2007, Les neuf clés de la modernité, Canada, Editions Québec

Amérique.

PLATON, 2011, Lois, Euvres Completes, trad. Luc Brisson et Jean-Frangois Pradeau,
Paris, Flammarion.

PLATON, 2011, Protagoras, (Fuvres Completes, traduction de Freédérique Illdefonse, sous
la direction de Luc Brisson, Paris, Flammarion.

PRADEAU Jean-Francois, 1994, Les mythes de Platon, Paris, GF Flammarion.

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1973, Discours sur [’origine de l'inégalité parmi les hommes,

Paris, Union Générale d’Editions.
ROUSSEAU Jean-Jacques, 1973, Du contrat social, Paris, Union Générale d’Editions.

SCHOPENHAUER Arthur, 1978, Le monde comme volonté et comme représentation,
traduction francaise de A. Burdeau, revue et corrigée par R. Roos, Paris, Presses

Universitaires de France.

SOPHOCLE, 1955, Antigone, trad. P. Mazon, Paris, Les Belles Lettres.

Fatogoma SILUE 15



	INDEXATION INTERNATIONALE
	Pour toute information sur l’indexation internationale de la revue Agathos, consultez les bases de données ci-après : Mir@bel et Auré Hal.
	Mir@bel :
	https://reseau-mirabel.info/revue/15190/Agathos-revue-ivoirienne-de-philosophie-antique
	Auré Hal :
	https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/402526
	FACTEUR D’IMPACT
	Scientific Journal Impact Factor Value (SJIF) = 5.349 for 2025
	INTERNATIONAL STANDARD SERIAL NUMBER (ISSN)
	2617-0051
	PROTOCOLE DE RÉDACTION
	I. Les normes d'édition des revues de lettres et sciences humaines dans le système CAMES (NORCAMES/LSH)
	1. La structure d’un article
	2. Les articulations d’un article
	3. Les passages cités
	4. Les références de citation
	5. Les notes de bas de page
	6. Les références bibliographiques
	6.1. Les divers éléments d’une référence bibliographique
	6.2. La présentation des références bibliographiques
	II. Les dispositions typographiques

	ÉQUIPE ÉDITORIALE
	2. COMITÉ SCIENTIFIQUE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	3. COMITÉ DE LECTURE
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	4. COMITÉ DE RÉDACTION
	PRÉSIDENT
	MEMBRES

	7. Le libre arbitre chez Spinoza : entre innocence métaphysique et responsabilité civile, Aodji Éric KOUAKOU…………………………………………………………………………………p. 95

